
 

 

 نشريه اسلام و سلامتدانشگاه علوم پزشکی بابل، 

 66-37صفحه: ، 49 پايیز و زمستان، سوم و چهارمدوره دوم، شماره 

 

 

 تأثیر تغذيه بر اخلاق با توجه به اثر متقابل نفس و بدن بر مبنای قرآن 
 و روايات اهل بیت علیهم السلام

 
 

  3/21/46پذيرش مقاله:                                 3/8/45مقاله: دريافت 

 
 چکیده

ی اخلاق و رفتار در انسان نیست اما زمینه ساز آن است. با توجه به اینکه یکی از اهداف گرچه تغذیه علت تامهّ سابقه و هدف:

تامّ یا به کمال « تمام کردن»بعثت انبیاء گسترش فضائل اخلاقی است به خصوص پیامبر اسلام )ص( که هدف از بعثت خویش را 

رسد بررسی نقش تغذیه و تاثیر آن در اخلاق با تکیه بر قرآن و حدیث و دیدگاه حکیمان داند، به نظر میرساندن مکارم اخلاقی می

 مسلمان به ویژه نظریه جسمانیه الحدوث بودن نفس، یک ضرورت است.

و   Google scholar, SID, Noormagsهایسایت در جستجو با که بوده مروری نوع از مطالعه این :هامواد و روش

در زمینه رابطه اخلاق و تغذیه و نحوه حدوث  مطالعات انجام شده به دستیابی منظور به  noorlibهای دیجیتال از جمله کتابخانه

 و تکامل نفس انسان و ارتباط آن با تغذیه صورت گرفته است.

نفس در حکمت متعالیه  نجسمانیه الحدوث بودمان از جمله عقیده به های حکیمان مسلبا توجه به آیات، روایات و دیدگاه :هايافته

شود. به طور کلی تغذیه از نظر نوع غذا، کمیت آن و کیفیت کسب آن بر اخلاق افراد تاثیری رابطه میان تغذیه و اخلاق تبیین می

 تردید ناپذیر دارد.

خلاق و رفتار گردد. بنابراین با اصلاح عادات غذایی یک جامعه تواند زمینه ساز تغییر در اتغییر عادات غذایی می :گیرینتیجه

 های اخلاقی و رفتاری امیدوار بود.توان به اصلاح برخی از ناهنجاریمی

 تغذيه، اخلاق، قرآن، حديث ی:کلیدگان واژه

 
 مقدمه

دارد و این ادعایی است ارتباط  تغذیهبقا و رشد جسم و روح انسان با حدوث، 

شود در این مقاله بر مبنای قرآن و حدیث و تحقیقات و نظرات که تلاش می

حکیمان اسلامی به اثبات برسد و به خصوص اثرات اخلاقی تغذیه بر روح و روان 

جسم را در مدت  ،یک حالت بحرانی روحی انسان نشان داده شود. چه بسا

ت و کوتاهی، ضعیف و ناتوان سازد، موهای انسان را سفید، چشم را کم نور، قوّ

ت روح را شاداب و فکر را قوّ ،جسمانی عکس حالات خوبو به گیرد؛ ب او راتوان 

 اىملکه از است عبارت قدما، نزد است، خلق جمع لغت اخلاق که در بخشد.می

 شود؛ صادر سهولت با و محاسبه و فکر به احتیاج بدون انسانى افعال آن، طبق که

 اخلاقى صفات نشده، راسخ انسان فسن در که حالاتى و صفات و با این تعریف،

 شده راسخ ذهن در که صفاتى نیز و حلم؛ اهل خشم مانند شوند،نمى محسوب

 شخص بخشندگى مانند شود، انجام سختى و تأمل و درنگ با همیشه اما باشد

. بر (1) شوندنمى محسوب اخلاقى که بنا بر تعریف پیش گفته از صفات بخیل،

 و خلق و خوی امروز انسان ثمره تغذیه سلامی، اندیشهاساس تحقیقات فیلسوفان ا

های و بر مبنای یکی از آموزه تبدیل شده فهم و علم امروز به که قبلی اوست

شود می صفت و خُلق یا اندیشه جوهری، حرکت با بنیادین در فلسفه اسلامی، غذا

تایج تحقیقات پردازد ولی ن. البته این نوشتار به مباحث فلسفی در این باره نمی(2)

 حکمای اسلامی در این زمینه را مورد توجه قرار داده و از آن به عنوان اصل 

 

حدوث نفس انسان »کند؛ از جمله پذیرش این دیدگاه که موضوع استفاده می

نظریه جسمانی بودن حدوث نفس از نظرات صدرالمتألیهن (« 3جسمانی است )

س انسان در ابتدای تحقق خود نه دارد که نفشیرازی است. این نظریه بیان می

ی است که به تنها موجودی مجرد نیست؛ بلکه ابتدا و در بدو تحقق صورتی جسمان

و این دیدگاهی است که در بررسی رابطه تغذیه با کند تدریج تکامل پیدا می

 اخلاق نقشی مهم خواهد داشت.

 

 هامواد و روش

  Noormags هایسایت در جستجو با که بوده مروری نوع از مطالعه این

Google Scholar, SID,  های دیجتال از جملهو کتابخانهnoorlib  با 

و حرکت جوهری  اخلاق، تغذیه، رابطه تغذیه و اخلاق، حدوث نفس هایکلیدواژه

در زمینه رابطه اخلاق و تغذیه و  مطالعات انجام شده به دستیابی منظور نفس به

رتباط آن با تغذیه صورت گرفته است. بیش نحوه حدوث و تکامل نفس انسان و ا

های مرتبط با موضوع این مقاله استخراج و مورد بررسی قرار مقاله در زمینه 33از 

گرفته و به کتب مرجع در زمینه تفسیر، حدیث، اخلاق و فلسفه اسلامی مراجعه 

بندی شده که در شده است. مطالب مرتبط با موضوع بحث استخراج و دسته

 ها ذکر شده است.تهقسمت یاف

 *2(MA) فصیحیحسین 

 1(PhD) بهجت واحدی

 7(PhD) مجتبی پارسا

 9(PhD) نیکزاد عیسی زاده

، تهران، تهران، دانشگاه علوم پزشکی معارف اسلامیگروه . 1

 ایران.

، خوارزمی )تربیت معلم تهران(، دانشگاه گروه دین و فلسفه. 2

 ، ایران.تهران

، تهران، تهران، دانشگاه علوم پزشکی اخلاق پزشکیگروه . 3

 ایران.

، دانشگاه علوم مرکز تحقیقات علوم قرآن، حدیث و طب. 4

 ، ایران.تهران، تهرانپزشکی 

 
عارف گروه م، حسین فصیحی :نويسنده مسئول*

 ، ایران.تهران، تهران، دانشگاه علوم پزشکی یاسلام

 

 +48 12 88457292  تلفن: 

 +48 12 88441367فاکس: 

Email: hoseinefasihi@yahoo.com 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ia

hj
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

18
 ]

 

                               1 / 8

https://iahj.ir/article-1-122-en.html


Islam and Health Journal. 2015; 2(3,4): 66-73 

The Effect of Nutrition on Morality/ Fassihi H, et al. 
 

76 

 هايافته

گیرد که تاثیر متقابل بدن و در ابتدا آیات و روایاتی مورد بررسی قرار می

های ترین رسالتبا این وصف و با توجه به اینکه از مهمکند. نفس را متبادر می

انبیاء الهی متخلق کردن مردم به اخلاق حسنه است؛ به ویژه پیامبر گرامی اسلام 

موضوع را با بررسی آیاتی از ( 4)« بُعِثْتُ لِأُتَمِّمَ مَکارِمَ الْأَخْلَاق »ود: )ص( که فرم

 قرآن کریم و روایاتی از اهل بیت )ع( درباره تاثیر متقابل بدن و نفس پی 

 گیریم.می

برخی از آیات قرآن کریم بیان  -تاثیر متقابل نفس و بدن از نظر قرآن

ی طبیعت و بدن ِ جسمانی است. این نشئهکند حدوث و تحقق نفس انسان از می

البقاء الحدوث و روحانیهآیات، نظریه برخی از فیلسوفان اسلامی مبنی بر جسمانیه

نسان جسمانی و چنانچه بپذیریم که حدوث نفس ا کندبودن نفس را تأیید می

دو از یکدیگر شد. در این توان قائل به تاثیر متقابل این است، در این صورت می

 توان آیات زیر را مورد توجه قرار داد.ره میبا

 خَلَقْنَا إِنَّا*  مَذکْوُراً شَیْئاً یَکُنْ لَمْ  الدَّهْرِ مِنَ حینٌ الإِْنْسانِ علََى أتَى هَلْ»

 از هنگام آن را انسان آیا« : بَصیراً سَمیعاً فَجَعَلنْاهُ نبَْتَلیهِ أَمْشاجٍ نُطْفةٍَ مِنْ الإِْنْسانَ

 اىنطفه از را انسان ما نبود؟ یادکرد درخورِ چیزى که آید[ یاد به] روزگار

 .(5) گردانیدیم بینا و شنوا را وى و بیازماییم را او تا آفریدیم اندرآمیخته

اش موجود قابل مطابق ظاهر این دو آیه شریفه انسان پیش از انعقاد نطفه

 شودمربوط می به مرحله نطفه و مراحل پس از آن شذکری نبوده و مخلوق بودن

به مرحله  شوندمحسوب می «آگاهی یا ابزار آن»سمع و بصر که از طرف دیگر و 

جسمانی به عبارتی آگاهی که یک صفت غیر  .(7) استپس از خلقت بدن مربوط 

و مراحل بعد از آن در فرد شکل و طبعاً نفسانی است پس از مرحله تشکیل نطفه 

گیرد و وابسته به موجود جسمانی یعنی نطفه و جنین بوده و این نیز وابسته به می

 تغذیه است.

*  مکَینٍ ارٍقَر فی نُطْفةًَ جعََلنْاهُ ثمَُّ*  طینٍ مِنْ سلُالةٍَ مِنْ الإِْنْسانَ خَلَقْنَا لَقدَْ  وَ»

 الْعِظامَ فَکَسَوْنَا عِظاماً الْمُضغْةََ فَخَلَقْنَا مُضْغةًَ الْعَلَقةََ فَخَلَقْنَا عَلَقةًَ النُّطْفةََ خَلَقْنَا ثُمَّ

 از را انسان یقین، به و«: الْخالِقینَ أَحْسَنُ اللَّهُ فَتبَارَكَ آخَرَ خَلْقاً أَنْشَأْناهُ ثمَُّ  لَحْماً

 قرار استوار جایگاهى در اىنطفه[ صورت به] را او سپس .آفریدیم لگِ از اىعصاره

 مضغه[ صورت به] را علقه آن پس. آوردیم در علقه صورت به را نطفه آنگاه .دادیم

 گوشتى با را هااستخوان بعد ساختیم، هایىاستخوان را مضغه آنگاه و گردانیدیم،

 که خدا بر باد آفرین. آوردیم پدید ديگر آفرينشى[ در را جنین] آنگاه پوشانیدیم،

 .(6) است آفرینندگان بهترین

تحقق پیدایش نفس  به معنی« آخَرَ خَلْقاً أَنْشَأْناهُ ثُمَّ»در آیات مورد اشاره 

مراحل تطور و تکامل بدن انسان مانند سایر حیوانات است؛ در انسان است. 

«  الْخالِقینَ أَحْسَنُ اللَّهُ بارَكَفَتَ »سایر حیوانات عبارت  باره صورتی که خداوند در

است نه بدن « روح»نفرموده است و اگر هم فرض کنیم که این بیان فقط درباره 

باید توجه داشت که فرشتگان الهی دارای روحی در کمال عظمت و طهارتند، ولی 

براین احسن ، بنا« الْخالِقینَ أَحْسَنُ اللَّهُ فَتبَارَكَ »فرماید پس از خلقت آنها هم نمی

الخالقین بودن که مستلزم احسن المخلوقین بودن کار خداست، نه فقط مربوط به 

شود. پس آیات بدن انسان و نه فقط مربوط به روح او بلکه به هر دو مربوط می

دهد که روح از نشئه طبیعت برخاسته است الذکر از سوره مؤمنون نشان میفوق

 به عبارت دیگر تحقق نفس انسانی مشروط به تحقق ماده خاصی تحت .(8)

های این جسم نیز با تغذیه مادر و پدر ارتباط عنوان نطفه انسانی است که ویژگی

 ىوقت پس«: ساجِدینَ لَهُ فَقَعُوا رُوحی مِنْ فیهِ نَفَخْتُ وَ سَوَّیْتهُُ فَإِذا»مستقیم دارد. 

 .(9) افتید در سجده به او پیش دمیدم، آن در خود روح از و کردم درست را آن

نشان تواند این امر میو تسویه قبل از نفخ روح ذکر شده  آیه کریمهدر این 

این حقیقت باشد که حداقل پیش از تعدیل و تسویه اجزای بدن چیزی بنام روح  از

 ن نیافته است.تکوّ

 فی یجمع أحدکم خلق إنشده است که فرمود: نقل  هم ز رسول خدا )ص(ا

 ثم ذلک مثل مضغة یکون ثم ذلک مثل نطفة یکون ثم لیلة أربعین أمه بطن

 ثم سعید أو شقی و رزقه و أجله و عمله فیکتب کلمات بأربع فیؤمر ملکا إلیه یبعث

هر یک از شما در شکم مادر خود فرماید: پیامبر )ص( می (13) الروح فیه ینفخ

پس است.  پس از آن چهل روز مضغه، پس از آن چهل روز علقه، چهل روز نطفه

سازد و چهار کلمه مأمور مىه فرستد و او را بسوى او میه اى باز آن خداوند فرشته

 پس از آنو ، گویدو خوشبختی یا بدبختی اش را میمرگ ، روزى ،عملبه او 

که  شوداستفاده میاز این حدیث به روشنی  .شودروح در او دمیده مى است که

گیرد ضمن آنکه زمان تحقق استعداد را نفخ روح پس از استعداد بدنی صورت می

اجد استعداد اینکه بدن و .هم پس از عبور جنین از مرحله مضغه ذکر کرده است

اش تاثیر بدن بر نفس است. البته ود و این شرط نفخ روح باشد لازمهای شویژه

آنگونه که صدرالمتألهین نیز که در ادامه به آن اشاره خواهد شد بیان کرده بدن 

 علت مادی تحقق نفس است.

در برخی از احادیث  -تاثیر متقابل نفس و بدن از نظر روايات

توان از آن به تاثیر متقابل نفس و اره تغذیه ارائه شده که میهایی دربدستورالعمل

 توان احادیث زیر را مورد توجه قرار داد:بدن پی برد به عنوان نمونه می

: دقت کنید «اُنظُرُوا مَن تُرضِعُ أولادکَُم؛ فإنّ الوَلَدَ یَشبُِّ علَیهِ»امام علی )ع(: 

در  .(12) کندکودك با شیر رشد مى دهد؛ زیراکه چه کسى فرزندان شما را شیر مى

حقّ  در ثبات و که به معنی راهیابى« رشد»این حدیث شریف رابطه میان شیر و 

( 13رود )مى بکار گمراهى یعنى -غىّ -برابر در که یک صفت اخلاقی است و

روشن شده است. با توجه به اینکه رشد به معنی مذکور از خصوصیات روح و نفس 

توان گفت اینکه چه کسی به فرزند انسان شیر دهد بر این ین میبراانسان است بنا

 گذراد.ویژگی تاثیر می

؛ فإنّ اللَّبَنَ قد  وإیّاكَ والقِباحَ اِستَرضِعْ لِولدِكَ بلَِبَنِ الحِسانِ،» امام باقر )ع(: 

های خوشرو و زیبا استفاده کن و از برای شیر دادن به فرزندت از دایه: «.یعُدِی

های روحی صورت و قبیح برحذر باش، زیرا شیر گاهی )صفات و ویژگی زنان بد

این حدیث نیز گویای تاثیر شیر بر خلقیات  .(12) کندمادر را به فرزند( منتقل می

 آدمی است.

قلة الاکل محمود فی کل حال و عند کل قوم، لان فیه »امام صادق )ع(: 

اربعة؛ ضرورة و عدة و فتوح و  مصلحة للظاهر و الباطن، و المحمود من المأکولات

قوة، فالاکل الضرورى للاصفیاء، و العدة لقوام الاتقیاء، و الفتوح للمتوکلین، و القوة 

ء أضر على قلب المؤمن من کثرة الا کل، فیورث شیئین للمؤمنین، و لیس شى

للقلب و  قسوة القلب و هیجان الشهوة و الجوع ادام للمؤمنین و غذاء للروح و طعام

صلاح  کم خوردن به هر حال و نزد همه پسندیده است، زیرا به«: صحة للبدن.

های پسندیده بر چهار قسم است: خوردن ضرورى و خوردنی ظاهر و باطن است

باشد. خوردن عده )به ضم اول( که به معناى مهیا که مربوط به افراد برگزیده مى

است. خوردن فتوح، که شده براى امر دیگر است و این قسم برای پرهیزکاران 

برای متوکلین است. خوردن قوت که براى مؤمنین است و هیچ چیزی نیست که 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ia

hj
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

18
 ]

 

                               2 / 8

https://iahj.ir/article-1-122-en.html


  66-37صفحه: ، 49(، پايیز و زمستان 7و9نشريه اسلام و سلامت، دوره دوم، شماره )

 ناهمکارو  حسین فصیحی /تاثیر تغذيه بر اخلاق با توجه به اثر متقابل نفس و بدن

78 

ضرر آن برای قلب مومن به اندازه زیاد خوردن باشد زیرا موجب قساوت و هیجان 

و  شود و گرسنگى نان و خورشت مؤمنین، غذاى روح، طعام قلبمی شهوت

ریف علاوه بر اینکه متضمن تاثیر این حدیث ش .(14) موجب تندرستى بدن است

نحوه تغذیه به لحاظ کم یا زیاد خوردن بر انسان است. به اقسامی از خوردن اشاره 

ن دانسته است که بر آن کرده و آن را خاص برگزیدگان، پرهیزگاران و متوکلی

روی در خوردن را برای قلب )نفس( مضر دانسته و در کنند. زیادهمواظبت می

 دن و گرسنگی را مایه سلامت قلب و بدن دانسته است.مقابل کم خور

کند که بدن و نفس تاثیر وایات مذکور در این قسمت روشن میآیات و ر

متقابل دارند. این تاثیر مورد تجربه و تحقیق دانشمندان اسلامی از جمله فیلسوفان 

 در ادامه به اجمال خواهد آمد. و اخلاقیون نیز قرار گرفته است که

ابن سینا کیفیت  -متقابل نفس و بدن از نظر حکیمان مسلمانتاثیر 

حقیقت واقعی »نین مورد اشاره قرار داده است: تأثیر متقابل نفس و بدن را چ

اند. انسان نفس است که خود فروع و قوایی دارد. این فروع و قوا در اعضاء پراکنده

کند و خیل میی را احساس یا تزمانی که شخصی به وسیله یکی از اعضایش چیز

کند، علاقه میان آن شیء محسوس و نکه نسبت به چیزی رغبت یا غضب مییا ای

شود که این حالت بر اثر تکرار موجب قوای نفس باعث ایجاد حالتی در انسان می

اذعان و حتی عادت و خلق در شخص خواهد شد و البته گاهی نیز عکس این 

شود و علاقه موجب ی عارض میشود به این صورت که بر نفس هیئتانجام می

شود بخش اول سخن شیخ در تأثر تحقق اثر در قوا و فروع و سپس در اعضا می

همچنین در  .(15) وم مربوط به تأثر بدن از نفس استنفس از بدن و بخش د

کتاب قانون بحثی پیرامون عشق و پیروی طبیعت از اوهام نفسانی آورده که در 

از  .(15سازد )ز یکدیگر و بر یکدیگر را روشن میدن ااین بحث نیز تاثّر نفس و ب

شوند در بدن هم تأثیر نظر ابن سینا تصورات و تصدیقاتی که در نفس پیدا می

ای که در هوا قرار دارد، لرزشی در راه رفتن بر روی شاخه گذارند؛ مثلاً تصورمی

رزش ایجاد کند این شاخه روی زمین است، آن ل کند که اگر تصوربدن ایجاد می

  .(17شود )نمی

السعادات معتقد است که آنچه موجب انحراف جامع مرحوم نراقی نیز در کتاب

شود عبارت از عوامل اخلاقی، روحی و یا جسمی است. او عامل جسمی انسان می

داند که نفس انسان به علت تعلق یافتن را از این جهت موثر در انحراف انسان می

ارتباطی با بدن تأثیرات متقابل بر یکدیگر دارند به نحوی  به بدن و داشتن علاقه

کند. درجای دیگر که هر حالتی در یکی حادث شود به دیگری هم سرایت می

گوید: کودکی که اعضای بدنش از طریق شیر و غذای پیرامون تربیت فرزند می

 .(16)شود ها میها و ناپاکیحرام تغذیه شود طبع چنین کودکی متمایل به پلیدی

این تلقى که رذایل اخلاقى در واقع امراض »نویسد: استاد اعوانى مىدر این باره 

سازند، از اوان تالیف اند که بر روح انسانى عارض شده، آن را آزرده مىنفسانى

نخستین آثار در اخلاق فلسفى نزد فیلسوفان مسلمان نیز وجود داشته و حاصل آن 

هاى هاى درمان بیمارىبوده است که شیوهبرخوردى طبیبانه با علم اخلاق 

در این میان از نظر صدرا بدن مادی از عناصر اربعه  .(18) «داردنفسانى را بیان مى

ترکیب شده و هر یک از این عناصر کیفیتی خاص خود دارد. این عناصر با هم 

آید این تعادل کیفیت موجب شوند و ترکیبی متعادل از عناصر پدید میترکیب می

شود. و هر چه مزاج شود. با تحقق مزاج معتدل، نفس افاضه میتحقق مزاج می

همچنین از نظر او بدن علت  .(23)معتدل تر باشد نفس والاتری افاضه خواهد شد 

لذا بدن در تقوم وجودی نفس دخالت داشته و به همین  .(21)مادی نفس است 

در خصوص  همچنین .(22شود )میگرفته ت در تعریف نفس بدن هم در نظر عل

توان به این دیدگاه ایشان اشاره کرد که رابطه نفس و بدن تاثیر نفس بر بدن می

گوید اگر نفس و بدن رابطه اتحادی صدرا می .(23)یک رابطه اتحادی است 

شود رسد یا سوء مزاجی عارض مینداشته باشند هنگامی که جراحتی به بدن می

نباید درد ناشی از آن برای نفس باشد در صورتیکه چنین نیست بلکه درد و لذت 

ی نفس، صدرا معتقد است که ماده .(19)بدن و نفس در دیگری هم موثر است 

و رشد و تعالی به آن نیازمند است و این بدن بدن است که نفس برای حرکت 

دای حدوث خود نسبت به مراتبی نفس در ابت .(24)چیزی جز قوه و استعداد نیست 

طی کند بالقوه است و در واقع خود ماده است برای صورتی که در عالم که باید 

بودن « الحدوثجسمانیه»و این بیان اشاره به  (25)شد  دیگر به آن افاضه خواهد

است که بر مبنای آن  کند که از ابتکارات صدرا در مسائل مربوط به نفسنفس می

نفس در ابتدا جوهری جسمانی است و به تدریج مراحل و مدارج رشد و کمال را 

ای برسد که قائم به ذات شده و از جسم و تا اینکه به مرحله (27)کند طی می

البته باید توجه داشت که طی مراحل و مدارج  .(26)شود جسمانیات بی نیاز می

تواند تواند در جهت فضیلت نفس و سعادت انسان باشد مینفس همانطور که می

در جهت رذیلت و شقاوت قرار گیرد به عبارت دیگر پس از طی مسیر کمال، یا 

 .(28)شودیا حیوانی کامل میانسان، انسانی کامل 

قرآن کریم در آیات متعددی مسئله تغذیه را  -تغذيه آيات قرآن در اهمیت

 «:طَعامِهِ فلَْینَْظُرِ اَلإِْنْسانُ إِلى»فرماید: مورد توجه قرار داده است. در بیانی کلی می

 یتعددابعاد م آیهاین  .(29) )و آفرینش آن( بنگرد انسان باید به غذاى خویش

 است های روحی انسانبر صفات و خصلت تغذیهتأثیر  توجه به از جملهو دارد؛ 

خورد و با آن رفع این آیه شریفه مطالعه انسان را درباره غذایی که می .(33)

( و منظور از این مطالعه دقت و اندیشه در 31داند )کند لازم میگرسنگی می

انگیزی در وجود ست که تاثیر حیرتساختار مواد غذایی و اجزاء حیاتبخش آن ا

است سفره و خوانى به معنی « مائده»های قرآن نام یکی از سوره .(32انسان دارد )

گذاری خود دالّ بر اهمیت مسئله تغذیه این نام .(31که در آن غذایی وجود دارد )

 گیاهی غذایی مواد از نـوع هـشـت بـه 32 تـا 25 آیـات عـبـس سـوره دراست. 

ترجمه ) .است انسان تغذیه در آنها اولویت و اهمیت از حاکی که توجه داده باتین و

ما آب فراوان از آسمان فرو ریختیم، سپس زمین را از هم » این آیات چنین است: 

هاى فراوانى رویاندیم، و انگور و سبزى بسیار، و زیتون و نخل و در آن دانه شکافتیم،

گیرى شما و اى براى بهرهه و چراگاه، تا وسیلهفراوان، و باغهاى پردرخت، و میو

همچنین قرآن کریم به هنگام گرامی داشت انسان، به رزق  .(« چهارپایانتان باشد

به دو میوه تین و زیتون سوگند  ( و33) کندطیبّی که به او عطا فرموده اشاره می

شامل ذیه نیز غذا و تغ کهها از نعمتکند در آخرت تأکید می( و 34)است  یاد کرده

-( که بر هر نوع غذایی اطلاق می37کلمات غذا ) .(35شود )می آن است پرسش

( که گاه در قرآن به علم هم رزق 39(، شرب و اکل و رزق )38(، طعام )36شود )

 اند که نشان از اهمیت تغذیه در قرآن دارند.( در قرآن آمده43شود )گفته می

آیاتی از قرآن کریم و  -ن و رواياتتأثیر تغذيه بر اخلاق از نگاه قرآ

إِنَّ اللَّهَ یُدْخِلُ الَّذینَ آمَنُوا وَ »احادیث به تاثیر کلی تغذیه بر اخلاق اشاره دارند: 

عَمِلُوا الصَّالِحاتِ جَنَّاتٍ تَجْری مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهارُ وَ الَّذینَ کَفَرُوا یَتَمَتَّعُونَ وَ یَأکُْلُونَ 

اند و کارهاى خدا کسانى را که ایمان آورده« لْأَنعْامُ وَ النَّارُ مَثْوىً لَهُمْکَما تَأکُْلُ ا

هایى که نهرها در آن جارى است داخل خواهد کرد. کنند، به بهشتشایسته مى

شان خورند و جایگاهشوند و چون چارپایان مىولى کافران از این جهان متمتع مى

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ia

hj
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

18
 ]

 

                               3 / 8

https://iahj.ir/article-1-122-en.html


Islam and Health Journal. 2015; 2(3,4): 66-73 

The Effect of Nutrition on Morality/ Fassihi H, et al. 
 

79 

دن در جهنم عواملی که منجر به داخل ش در آیه مذکور یکی از .(42) آتش است

متفاوت  مومنان و کافران تغذیهفرماید که و روشن می است نحوه خوردن غذاست

دهد نوع تغذیه در اخلاق و ایمان مؤثر است. در تفسیر برهان و این نشان می است

ه دانست« أکلا کثیرا »در ذیل این آیه تشبیه خوردن کافران به چهارپایان را از باب 

( و در مجمع البیان کافران را از آن رو شایسته دخول در جهنم دانسته 43است )

در تفسیر  .(44که همچون چهارپایان هدفی جز سیر شدن از خوردن ندارند )

فما خلقت لیشغلنی  : »کاشف در ذیل آیه مذکور آمده است که امام علی )ع( فرمود

أی التقاط  -و المرسلة شغلها تقممهاأکل الطیبات کالبهیمة المربوطة همها علفها، أ

ام که غذای لذیذ آفریده نشده: « تکرش من أعلافها و تلهو عما یراد بها -القمامة

و پاکیزه مرا سرگرم سازد، چونان حیوان پرواری که تمام همت او علف او، و یا 

چون حیوان رها شده که شغلش چریدن و پر کردن شکم بوده، و از آینده خود بی 

عبارت امام علی )ع( نیز مشعر به این معناست که عدم توجه  .(45) استخبر 

به چگونگی تغذیه بر نحوه زندگی تأثیرگذار است. اینکه انسان به سان  انسان

شود که این خبری از معاد میتوجهی و بییوانات به خوردن بپردازد موجب بیح

 گذراد.امر در رفتار، اخلاق و اعتقادات اثر می

طعََامًا فَلْیَأتِْکُم  عثَُواْ أَحَدکَُم بوَِرِقِکُمْ هَذِهِ إِلىَ الْمَدِینةَِ فَلْینَظُرْ أَیهََُّا أَزْکىَفَابْ»

اى که دارید به شهر بفرستید، اکنون یک نفر از خودتان را با این سکهّ«: برِِزقٍْ مِّنهُْ

ن براى روزى شما ترى دارند، و مقدارى از آتا بنگرد کدام یک از آنها غذاى پاکیزه

 و ایمان حفظ دغدغه که کهف اصحابدر این آیه، قرآن در مورد  .(47) بیاورد

 خواب از وقتیاین واقعیت را مورد توجه قرار داده که  داشتند، را خود معنویت

 خاموش سبب و باشد پاکیزه و پاك که بودند غذایی دنبال به بیدارشدند، طولانی

به مدینه  "ایها"ضمیر در کلمه نشود. در آیه مذکورها د آنوجو در الهی نور شدن

طعام از میان مردم شهر از کسی که گردد، و مقصود اهل مدینه است، یعنى بر مى

از ماده زکات است، و و  ترپاکیزه به معنی "ازکى" کلمهخرید کند. و بهترى دارد 

که فرمود:  گوید این عبارتابن عباس می .(31) آن استبودن پاکیزه  ،زکات طعام

یعنی اینکه باید در پاك و حلال بودن غذا دقت کرد « طعَاماً فلَْینَْظُرْ أَیُّها أَزْکى»

ایمانی بودند که غذای خود را به طریق زیرا در ماجرای اصحاب کهف افراد بی

کردند و اشاره آیه به این معناست که باید غذا را از افراد پاك و طاهری تهیه نمی

رد که در شهر بودند و به لحاظ شرایط دینی و سیاسی ایمان خود را مومنی تهیه ک

در آیه مذکور برای پیدا کردن « نظر»( و با توجه به کلمه 44کردند )آشکار نمی

 رساند.این افراد مومن باید جستجو و تحقیق کرد و این اهمیت موضوع را می

ا رَزَقْناکُمْ وَ اشکُْرُوا لِلَّهِ إِنْ کُنْتُمْ إِیَّاهُ یا أَیُّهَا الَّذینَ آمنَُوا کُلُوا مِنْ طیَِّباتِ م»

اى که به شما روزى هاى پاکیزهاید از نعمتاى کسانى که ایمان آورده«: .تعَْبُدُونَ

. در این (46) کنیدایم، بخورید و شکر خدا را بجا آورید؛ اگر او را پرستش مىداده

حلال شده و سپس نهی از کردار زشت مندی از غذاهای پاك و آیه دستور به بهره

 .(48ای از ربط میان تغذیه و اخلاق است )کرده که این امر و نهیِ متعاقب نشانه

یاَ کُمَیْلُ إِنَّ اللِّسَانَ »فرماید: همچنانکه امام علی )ع( در این خصوص به کمیل می

فِیمَا تغَُذِّی قَلبَْکَ وَ جِسْمَکَ فإَِنْ لمَْ  یبَُوحُ مِنَ الْقَلبِْ وَ الْقَلبُْ یَقُومُ بِالغِْذاَءِ فَانْظُرْ

(: ای کمیل به 4« )یَکُنْ ذَلِکَ حَلَالًا لَمْ یَقْبَلِ اللَّهُ تَعَالَى تَسبِْیحَکَ وَ لَا شکُْرَكَ

یابد و قوت قلب از غذاست پس در آنچه که درستی که زبان از قلب تراوش می

اوند تسبیح یرا چنانچه حلال نباشد خدکند تأمل کن زجسمت از آن تغذیه می قلبِ

فرماید. چنانچه بر اساس حدیث امام علی )ع( روشن است و شکر تو را قبول نمی

آیه مذکور مشعر به این معناست که چگونگی تغذیه بر رابطه انسان و خداوند مؤثر 

است زیرا در آیه مذکور امر به شکر الهی پس از ارتزاق از طیبات بیان شده و امام 

رد تسبیح و شکر از سوی علی )ع( نتیجه عدم استفاده از تغذیه مذکور را موجب 

 داند. خداوند می

یا أَیُّهَا النَّاسُ کُلُوا مِمَّا فِی الْأَرْضِ حَلالاً طَیِّباً وَ لا تَتَّبِعُوا خُطُواتِ الشَّیْطانِ »

حلال و پاکیزه بخورید و از از آنچه در زمین است،  ،اى مردم «:إِنَّهُ لَکُمْ عَدُوٌّ مبُینٌ

در این آیه  .(49) او، دشمن آشکار شماست زیراهاى شیطان، پیروى نکنید گام

ارتباط میان استفاده از غذاهای پاك و حلال و دوری و پیروی نکردن از وساوس 

 طَیِّبشیطانی روشن است. اگر چه دستور قرآن مبنی بر استفاده از غذای حلال و 

های شیطان پیروی نکنید، ولی عطف به این معنا که از گام به عموم مردم است

کنند ارتزاق می طَیِّبهای حلال و متبادر این معناست که از کسانی که از روزی

های شیطان پیروی نکنند و این به سبب اثری است که نوع رود از گامانتظار می

توان این معنا را به میسوره بقره نیز  162گذارد. در آیه غذا بر اخلاق و ایمان می

 دست آورد با این تفاوت که خطاب آیه به مؤمنین است.

 اى«: یا أَیُّهَا الرُّسُلُ کُلُوا مِنَ الطَّیِّباتِ وَ اعْمَلُوا صالِحاً إِنِّی بِما تَعْمَلُونَ عَلیمٌ»

 آنچه به من که دهید، انجام صالح عمل و بخورید پاکیزه غذاهاى از پیامبران،

خوردن غذاهای »ن معتقدند ذکر یبعضی از مفسر .(53) آگاهم دهیدمى انجام

غذاهای که این است بر دلیل متعاقب یکدیگر  «انجام عمل صالح»و  «پاك

نیز به این ارتباط « البیانروح»در تفسیر  .(33) مختلف آثار اخلاقی متفاوتی دارد

رابطه صفا و تفسیر اثنی عشری، در ذیل همین آیه به  .(51) تصریح شده است

  .(52) استاشاره کرده نورانیت قلب و اعمال صالح با تغذیه حلال 

خواهد فرماید: هرکس که میامام باقر )ع( در حدیثی در توضیح آیه فوق می

خداوند جسم او را پاك و طیب کند از غیر طیبات نباید تغذیه کند زیرا خداوند در 

 تَعْمَلُونَ بِما إِنِّی صالِحاً اعْمَلُوا وَ الطَّیِّباتِ مِنَ لُواکُ الرُّسُلُ أَیُّهَا یا» فرماید:قرآن می

رزق »در این آیه « طیبات»امام صادق )ع( نیز فرمودند منظور از  .(53.« )علَِیم

  .(54است )« حلال

الطَّیِّباتِ وَ  آدَمَ وَ حَملَْناهُمْ فِی الْبَرِّ وَ البَْحْرِ وَ رَزَقْناهُمْ مِنَ وَ لَقَدْ کَرَّمْنا بنَی»

ما آدمیزادگان را گرامى داشتیم؛ و آنها را  :«کَثیرٍ مِمَّنْ خَلَقْنا تَفْضیلاً فَضَّلْناهُمْ عَلى

هاى پاکیزه هاى راهوار( حمل کردیم؛ و از انواع روزیدر خشکى و دریا، )بر مرکب

، برترى ایمبه آنان روزى دادیم؛ و آنها را بر بسیارى از موجوداتى که خلق کرده

در آیه مذکور درباره اختصاص دادن به عنایت و « تکریم»کلمه  .(55) «مبخشیدی

شرافتی خاص و برای این است که شخصی که مورد تکریم قرار گرفته واجد آن 

های خداوند متعال به انسان این و از جمله کرامت (31شرافت و کرامت بشود )

شود و اگر صیت و شرافتی خاص میاست که با استفاده از ارزاق طیبه واجد خصو

در این  .این گونه نباشد و با تغذیه، انسان در جهت معنوی و اخلاقی تغییر نیابد

صورت میان انسان و حیوانات تفاوتی نخواهد بود زیرا خداوند به آنها نیز روزی 

 .(57« )هِ رِزْقُهاوَ ما منِْ داَبَّةٍ فِی الْأَرْضِ إلِاَّ علََى اللَّ »فرماید: دهد همچنانکه میمی

و از  ا به چنین رزقی تکریم فرموده استدر صورتیکه در آیه مذکور خداوند انسان ر

این روست که بر انسان منت نهاده و شکر و سپاس در قبال چنین نعمتی را وظیفه 

انسان از ( این که 56« )وَ رَزَقَکُمْ مِنَ الطَّیِّباتِ لَعَلَّکُمْ تَشکُْرُونَ»انسان دانسته است. 

تواند آثار مثبت و یا منفی داشته باشد و به چه نوع خوراك و غذایی تغذیه کند می

تفاوت قائل شده و « خبائث»و « طیبات»همین جهت است که قرآن کریم میان 

در مواردی صراحتا استفاده از برخی غذاها را حرام و ممنوع اعلام کرده چنانکه 

یْطانُ أَنْ یُوقِعَ بیَنَْکُمُ العَْداوَةَ وَ الْبغَْضاءَ فِی الْخَمْرِ وَ إِنَّما یُریدُ الشَّ»فرماید: می

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ia

hj
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

18
 ]

 

                               4 / 8

https://iahj.ir/article-1-122-en.html


  66-37صفحه: ، 49(، پايیز و زمستان 7و9نشريه اسلام و سلامت، دوره دوم، شماره )

 ناهمکارو  حسین فصیحی /تاثیر تغذيه بر اخلاق با توجه به اثر متقابل نفس و بدن

63 

 خواهدمى شیطان«: الْمَیْسِرِ وَ یَصُدَّکُمْ عَنْ ذِکْرِ اللَّهِ وَ عَنِ الصَّلاةِ فَهَلْ أَنْتُمْ مُنتَْهُونَ

 دارد، ازب نماز و خدا یاد از را شما و افکند دشمنى و کینه شما میان قمار و شراب با

عداوت و بغضاء دو حالت درونی و  تردیدی نیست که .(58« )کنید؟مى بس آیا

و  رابطه میان آن و نوشیدن شراب ذکر شده مورد اشارهاخلاقی است که در آیه 

در شکل  تواندب میدهد که غذا و نوشیدنی حرامی همچون شرااین نشان می

ویی و عداوت و دشمنی اثر جاخلاقی همانند پرخاشگری و ستیزه گیری رذائل

خداوند شراب را به سبب »در این باره امام موسی کاظم )ع( فرمود:  بگذارد.

دشمنی با اسم آن حرام نکرده بلکه حرمت آن به خاطر آثار سوء و عاقبت وخیم 

آن است، بنابراین هر چیزی که در اثر و عاقبت سوء با آن شریک باشد آن هم 

اند که شراب درِ عضی از مفسرین در ذیل این آیه گفتهب .(12« )خمر و حرام است.

 .(54ورود به هر معصیتی است )

 
 گیرینتیجه بحث و

بنابر آنچه با استشهاد به آیات قرآن کریم و احادیث اهل بیت علیهم السلام 

شود که بدن و های برخی از حکمای اسلامی بیان شد روشن میو ذکر دیدگاه

ها وقتی به ها و آشامیدنیگیرند. خوردنیهم تاثیر می نفس بر یکدیگر مؤثر و از

شوند وارد سیستم گوارش شده و پس از طی مراحلی آماده جذب بدن وارد می

شوند به عبارت دیگر مواد غذایی پس از ورود به بدن با طی مراحل توسط بدن می

استفاده  شوند. بنابراین اینکه از چه غذایی برای تغذیهگوارش و جذب جزو بدن می

شود در جسم و بدن انسان تاثیر مستقیم دارد و از سوی دیگر روشن شد که بدن و 

و بر اساس مبانی فلسفی و اخلاقی برخیِ از  نفس نیز متاثر از یکدیگرند. بنابراین

رابطه نزدیکی میان تغذیه و اخلاق حکیمان مسلمان و دانشمندان علم اخلاق 

 وجه به رابطه تغذیه با اخلاق را دو چندان و همین مسئله اهمیتِ ت وجود دارد

بلکه  نیستعلت تامه برای اخلاق  ییهرگز غذا کند. البته جای تأکید دارد کهمی

. تغذیه از منظر قرآن ، تغذیه استانسان یکی از عوامل زمینه ساز اخلاقِباید گفت 

انسان را  ای است تاو روایات با توجه به رویکردهای معنوی و انسان ساز آن وسیله

توان بنابراین می در جهت رشد و کمال سوق دهد نه آنکه خودش هدف باشد.

خوریم در یک فرایند پیچیده تبدیل به انرژی، حیات و ی که مییهمین غذاگفت 

برخی  توان چنین برداشت کرد کهو می شوداندیشه میاخلاق و حتی 

اخلاق  رفتار و و حسن رفتاری و در مقابل آن سلامتی اخلاقی و هایناهنجاری

توان گیرد؛ پس با اصلاح عادات غذایی جامعه میانسان از عادات غذایی نشئت می

 های اخلاقی و رفتاری امیدوار بود.نسبت به اصلاح برخی از ناهنجاری

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ia

hj
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

18
 ]

 

                               5 / 8

https://iahj.ir/article-1-122-en.html


Islam and Health Journal. 2015; 2(3,4): 66-73 

The Effect of Nutrition on Morality/ Fassihi H, et al. 
 

61 

References 
1. Saliba J. Philosophical culture. Translated by: Manuchehr Sanei Darrebidi. Tehran: Hekmat Publications; 1987: 120. 

[In Persian] 

2. Javadi Amoli A. Blooming of wisdom by the beams of imam hosein. Qom: Nashresra Publications; 2014: 72.  

[In Persian] 

3. Mullasadra. The fourth Intellectual Journey in transcendent philosophy. Explained by: Mohammad Taghi Mesbah 

Yazdi, set-out by: Mohammad Saeidi Mehr. Qom: Imam Khomeini Education and Research Institute; 1996: 210.  

[In Persian] 

4. Majlesi MB. Behar- ol-Anvar. Beirut: Al-Wafaa Publications; 1984. Vol 8: 166, 314, 274, 372. [Arabic] 

5. . Holey Quran; Surah Ensan, verse 1-2. 

6. Javadi Amoli A. Sadra philosophy. Qom: Nashresra Publications; 2008: 328.[In Persian] 

7. Holey Quran; Surah momenoon, verse 10-12. 

8. Haghghani zanjani H. Ethics, ethics, theoretical and practical ethics. Journal of Lessons from Islam. 1997; 37(6): 24-

29.[In Persian] 

9. Holey Quran; Surah Hejr, verse 29. 

10. Araqi M. Awali Allyaly Alzyzyh Alahadys in Religious advertisemen. Ibne abi jomhur. Qom: Seyed al-shohada 

Publications; 1983: 83. [Arabic] 

11. Javadi Amoli A. Right and obligation in Islam. Qom: Nashresra Publications; 2008: 85.[In Persian] 

12. Koleini M. al-kafi. Tehran: Dar al-kotob al-eslamiyah Publications; 1991: 412. [Arabic] 

13. Mostafavi H. Materia words of the Quran. Ragheb Isfahani. Tehran: Firms translate and publish books 

Publications; 1981: 30, 103, 116. [In Persian] 

14. Imam Sadegh. Mesbah al-shariah. Tehran: Iran's Islamic Society of Philosophy Publications; 1981: 215. [Arabic] 

15. Hasanzade Amoli H. The origin of the soul problems. Qom: Boka Publications; 2009. [In Persian] 

16. Shahrokhi A. The relation of soul and body in Islamic philosophy. Journal of Philosophical - the theological 

research 2002; 4(3): 129-40. [In Persian] 

17. Feizi Kashani M. jame al-saadat Naraghi. Qom: Ghaeme ale Mohammad Publications; 2009. [In Persian] 

18. URL: https://www.cgie.org.ir/fa/article/713.  Accessed December 15, 2019. 

19. Yekeh zarea S, Kamelan M, Parvane M. The impact of substantial motion theory of Mulla Sadra Psychology. 

Journal of Human and religious studies 2012; 9(1): 125-47.[In Persian] 

20. Movahednia M, Badashti A. The interplay of soul and body in Mulla Sadra Philosophy. Journal of Kheradnameh 

Sadra 2010; 2(2): 99-111. [In Persian] 

21. Shokri M. The relationship between the soul and the body of Mulla Sadra. Journal of Aine Hekmat 2010; 2(2): 99-

122. [In Persian] 

22. Afzali J, Amiri A. The relationship between soul and body, in Mulla Sadra anthropology. Journal of Philosophical 

knowledge 2009; 6(3): 119-52.[In Persian] 

23. Ebrahimi dinani Gh, Karimzadeh R. The relationship between soul and body. Journal of Theology and rights 2007; 

24: 3-19. [In Persian] 

24. Ashtiani J, Sabzevari H. Al-shavahed al-robo bia Sadriddin shirazi. Tehran: University Publication Center 

Publications; 1981: 199. [Arabic] 

25. Shokri M, Firuzjani Y. Analysis of materiality soul of Mulla Sadra's view. Journal of Human and religious studies 

2012; 9(28): 99-115. [In Persian] 

26. Zakavi A. An analysis of Ibn Sina and Mulla Sadra in the origination of the soul. Journal of Islamic teaching 

Community 2005; 1(2): 119-47. [In Persian] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ia

hj
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

18
 ]

 

                               6 / 8

https://iahj.ir/article-1-122-en.html


  66-37صفحه: ، 49(، پايیز و زمستان 7و9نشريه اسلام و سلامت، دوره دوم، شماره )

 ناهمکارو  حسین فصیحی /تاثیر تغذيه بر اخلاق با توجه به اثر متقابل نفس و بدن

62 

27. Mohammadreza M, Elyasi M. Perfectible human substance of the soul of Mulla Sadra view. Journal of 

Kheradname-ye Sadra 2010; 62: 78-94. [In Persian] 

28. Pahlavanian A. The relationship between soul and body of Mulla Sadra view. Qom: bustaneketab publications; 

2008: 153. [In Persian]  

29. Holey Quran; Surah Abas, verse 24. 

30. Hashemi S. Quran and factors approach to violence. Journal of Quranic Studies 2004; 10(37, 38): 212-47.  

[In Persian] 

31. Tabatabaei MH. Al-mizan. Translated by: Mohammad faqer Mousavi Hamadani. Qom: Islamic Publications 

Office; 1995: 341, 231, 185, 361, 631, 214. [In Persian]  

32. Babai A. Choice of Tafser Nemone. Makarem N. Darolkotob al-eslamia publications; 2003: 411. [In Persian] 

33. Holey Quran; Surah Asra, verse 70. 

34. Holey Quran; Surah Tin, verse 1-3. 

35. Holey Quran; Surah Takasor, verse 8. 

36. Khademi N. Food culture in the Quran. Journal of Bayyenat. 2008; 3: 204- 24. [In Persian] 

37. Babai A. Choice of Tafsir Nemone. Makarem N. Tehran: Darolkotob al-eslamia publications; 1995: 483, 255.  

[In Persian] 

38. Ghoreshi S. The vocabulary of the Quran. Tehran: Darolkotob al-eslamia publications; 1992: 215 [Arabic] 

39. Mostafavi H. Investigation of the words Holy Quran. Tehran: Board books and publish translations publications; 

1981: 30, 103, 16. [Arabic] 

40. Holey Quran; Surah Hood, verse 88. 

41. Holey Quran; Surah Ghafer, verse 13. 

42. Holey Quran; Surah Mohammad, verse 12. 

43. Bahrani H. Al-borhan fi tafsir al-Quran. Qom: Institute of Beathea publications; 1981: 95. [Arabic] 

44. Karami A. Majmolbayan fi tafsir al-Quran Tabarasi Tehran: Printing & Publishing Organization publications; 

2002: 57, 31. [In Persian] 

45. Danesh M. Tafsire Kashef Moghnia M. Qom: Boostaneketab publications; 1999: 66. [In Persian] 

46. Holey Quran; Surah Kahf, verse 19. 

47. Holey Quran; Surah Baqarea, verse 172. 

48. Shah Abdolazimi H. Tafsire Esnaashari. Tehran: Mighat publications; 1987: 145. [In Persian] 

49. Holy Quran; Surah Baqarea, verse 168. 

50. Holy Quran; Surah Baqarea, verse 51. 

51. Hagi I. Tafsire Ruholbayan. Beirut: Dar al-fekr publications; 1985: 88. [Arabic] 

52. Mahmodi Z, Jalili N, Gholamali M. Al-osul al-seta ashar. Qom: Scientific Institute - Cultural Dar al-Hadith 

publications; 2002: 431. [Arabic] 

53. Ebrahim K. Tafsir al-forat al-kofi. Tehran: Printing & Publishing Organization publications; 1990: 277. [Arabic] 

54. Tayyeb A .Atyb al-bayan fi tafsir al-quran. Tehran: Islam publications; 1999: 462.  

55. [In Persian] 

56. Holey Quran; Surah Asra, verse 70. 

57. Holey Quran; Surah Hood, verse 6. 

58. Holey Quran; Surah Anfal, verse 26. 

59. Holey Quran; Surah Maede, verse 91. 

 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ia

hj
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

18
 ]

 

                               7 / 8

https://iahj.ir/article-1-122-en.html


 

37 

Babol Univ. of Med. Sciences 

Islam and Health Journal/ 2015; 2(3,4): 66-73 

 

 
The Effect of Nutrition on Morality Based on the Interaction of the Soul 

and the Body Based on Qur'an and Hadiths from the Ahlul-Bayt (AS) 

 
 

Received: 28 Oct. 2016                   Accepted: 26 Feb. 2018 

 

Abstract 

Introduction: Although nutrition is not the absolute reason for morality and behavior 

in humans, it can be regarded as the basis for it. Because one of the goals of the 

Prophecy of the prophets is to expand the moral virtues, especially that of Prophet of 

Islam (PBUH) which is to “complete” or to “perfect” the moral virtues, it is necessary 

to study the role of nutrition and its effect on morality based on Qur'an and hadith and 

the viewpoint of Muslim scholars, in particular the theory of Bodily Created-ness of 

Human Soul. 

Methods: This review study was conducted through searching some websites 

including Google Scholar, SID, Noormags, and digital libraries such as Noorlib, in 

order to access the previous studies on the relationship between morality and nutrition, 

the created-ness and the evolution of the soul and its relationship with nutrition. 

Findings: The relationship between nutrition and morality is explained based on the 

verses of Qur'an, narrations (hadiths) and the viewpoints of Muslim scholars, including 

the belief in Bodily Created-ness of Human Soul in the transcendental wisdom. In 

general, regarding the type, quantity and quality of the food, nutrition has an 

undeniable effect on morality of people. 

Conclusion: Changing eating habits can cause changes in morality and behavior. 

Therefore, some moral and behavioral abnormalities may be modified by changing the 

bad eating habits of a society. 

Keywords: Nutrition, Morality, Qur'an, Hadith 

Fassihi H (MA)1* 

Vahedi B (PhD)2 

Parsa M (PhD)3 

Issa zadeh N (PhD)4 

1. Department of Islamic Studies, 

Tehran University of Medical 

Sciences, Tehran, Iran. 

2. Department of Religion and 

Philosophy, Kharazmi University 

(Tarbiat Moallem University), 

Tehran, Iran. 

3. Department of Medical Ethics, 

Tehran University of Medical 

Sciences, Tehran, Iran. 

4. Research Center for Qur'an, Hadith 

& Medicine, Tehran University of 

Medical Sciences, Tehran, Iran. 
*Corresponding Author: 

Fassihi H 

Department of Islamic Studies, 

Tehran University of Medical 

Sciences, Tehran, Iran. 

 

Tel: +98 21 88953141 

Fax: +98 21 88992763 

Email: hoseinefasihi@yahoo.com 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ia

hj
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

18
 ]

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               8 / 8

https://iahj.ir/article-1-122-en.html
http://www.tcpdf.org

