
 

 

 Original Article                                                نشريه اسلام و سلامتدانشگاه علوم پزشکی بابل، 

 74-95، صفحه: 59بهار ، اول، شماره سومدوره 

 

 

 های دينیهای هوش هیجانی در آموزهبررسی مؤلفه
 
 

  62/9/55يرش مقاله: پذ                                59/3/54مقاله: دريافت 

 چکیده
ها پیش به زندگی بشر در ابعاد آن توجه کرده، ولی اسلام از قرن بشر امروزی به مباحث مهمی است کههوش هیجانی از  سابقه و هدف:

مؤمنان را به  ،ذیبخودآگاهی، خودسازی و تهنیل به سعادت دنیوی و اخروی با ارائه راهکارهایی دقیق مانند اسلام برای . مختلف نگریسته است

هدف مقاله حاضر این است که با  این کنترلِ رفتارهای درونی و بیرونی، همان مدیریت هوش هیجانی است. کند.کنترل رفتارها دعوت می

 های دینی، بررسی و مطالعه کند.دینی و به روش نظری، جایگاه هوش هیجانی را در آموزه –رویکردی علمی

های دینی و روانشناسی با تکیه بر متون های آن را در آموزهضر تلاش کرده است مفهوم هوش هیجانی و مؤلفهمطالعه حا :هامواد و روش

 های روایی معتبر و روانشناسی بررسی نماید.معتبر دینی مانند قرآن و کتاب

 اند که دراز مفاهیمی برای تبیین بهره برده تبیین هوش هیجانی، تعابیر کاملاً مشترکی ندارند. روانشناسان روانشناسی و اسلام در :هايافته

های دینی از عباراتی خاص در این خصوص استفاده شده است. نکته دیگر اینکه در اسلام در کنار آثار دنیوی و بهبود زندگی حاصل از آموزه

 یل بر جامع بودن نگاه دین به مسائل است.ای نیز بر آثار اخروی آن وجود دارد که خود دلتقویت هوش هیجانی و مدیریت رفتارها، نگاه ویژه

های اسلامی نشان داد که اسلام با ارائه راهکارهایی دقیق به مدیریت بررسی دقیق هوش هیجانی در روانشناسی و آموزه :گیرینتیجه

 داند.هیجانات پرداخته و علاوه بر آثار دنیوی، آثار اخروی را نیز بر آن مترتب می

 دينی های، آموزه، هوش هیجانی، اسلامهاهمولف ی:کلیدگان واژه

 
 مقدمه

شناسی علمی نسبتاً جوان است که تاریخ تأسیس آن به سال علم روان

گردد، چون بر اساس منابع م و خاستگاه آن به غرب از جمله آلمان برمی9781

شناسی در این تاریخ و در شهر لایپزیك آلمان توسط معتبر، اولین آزمایشگاه روان

شناسی که تا این زمان تأسیس شد و روان wilhem Wundtنشمندی به نام دا

شد، به صورت علمی رسمی و بخشی از فلسفه شمرده می« علم النفس»با عنوان 

تاریخ آغاز مطالعات مربوط به هوش تقریباً با تاریخ استقلال علم  مستقل درآمد.

م و 9781در Galtonقات توان به تحقیشناسی همزاد است. در این زمینه میروان

م اشاره کرد. اما اگر مبنای شروع تحقیقات مربوط به هوش را مطالعات 9771

Esquirol (9717( و یا حتی تاریخ ساخت اولین آزمون هوش )قرار 9711م )م

داده شود، تاریخ آغاز این مطالعات به قبل از استقلال و رسمیت یافتن علم 

ه مواردی است که بسیار مورد توجه روان از جمل هوش .گرددشناسی برمیروان

، ماهیت هوش تلاش بر این بوده که تاریخچه روانشناسی شناسان بوده و در طول

گیرد. وقتی درباره هوش  انواع آن، تغییر پذیری آن و ... ، مورد بررسی قرار

شود، ویژگی چون یادگیری سریع زیاد، محاسبات دقیق و فوری و راه صحبت می

بطور کلی تعاریف متعددی از هوش صورت  .کندهای جدید به ذهن خطور میحل

شده است.  گرفته است و بر این اساس طبقات مختلفی از انواع هوش نیز مطرح

ادی هستند که انواعی از هوش را بر اساس افر گاردنر و اسپیرمن وراندیك،ث

 (.9) اندتعاریفی که از آن ارائه کرده ساخته

است. یکی از های دیگری نسبت به هوش پدید آمدههای اخیر دیدگاهدر سال

 ، Howard Gardnerاست که توسط ها، نظریه هوش چندگانهاین دیدگاه

 

اش را نخستین نظریه Gardnerاست. شناس دانشگاه هاروارد، ارائه گشته روان

او  ارائه کرد. 9171، در سال «های ذهنی: نظریه هوش چندگانهقاب»بار در کتاب 

برای به دست آوردن می کند و معتقد است هشت نوع مختلف هوش را معرفی 

ها و استعدادهای یك فرد، نباید تنها به بررسی ضریب هوشی پرداخت تمام قابلیت

یگر او مثل هوش موسیقیایی، هوش درون فردی، هوش های دبلکه انواع هوش

 (.2) زبانی نیز باید در نظر گرفته شود -و هوش کلامی فضایی-تصویری

 

 هامواد و روش

توصیفی انجام پذیرفته است و با  –مقاله حاضر با روش پژوهش تحلیلی

مطالعه متون دینی و منابع حدیثی معتبر شیعه و کتاب ها و مقالات مختلف از 

ندیشمندان و روانشناسان معاصر تلاش کرده است مؤلفه های هوش هیجانی را ا

در آموزه های دینی بررسی نماید. در این مطالعه پس از مفهوم شناسی هوش و 

هوش هیجانی از دیدگاه روانشناسی به برخی از رفتارها و صفات اخلاقی در اسلام 

مصادیق مؤلفه های هوش اشاره شد و با بهره گیری از منابع معتبر اسلامی، 

 هیجانی در آموزه های اسلام مطرح گردید.

 

 هايافته

 مفهوم کلی هوش

هوش توانایی برای پاسخگویی پیروزمندانه به شرایط و موقعیتهای جدی و 

(. این ارزیابی ها نه 1ظرفیت یادگیری از حوادث و رویدادهای گذشته فرد است )

 
 *5 (student PhD) زيوری اظهرن یحسمحمد

 
 .واحد بابل، دانشگاه آزاد اسلامی، بابل، ایران. 9
 

 
 محمدحسین زيوری اظهر  :نويسنده مسئول*

، موسسه پژوهشی 92بابل، چهارسوق، کوچه شهید قندی 
 .فرهنگی اشراق

 
 +55 55 36557225  تلفن: 

 +55 55 36557225فاکس: 
 

 

Email: hoseinzivari72@gmail.com 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ia

hj
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

14
 ]

 

                             1 / 12

http://daneshnameh.roshd.ir/mavara/mavara-index.php?page=%D9%87%D9%88%D8%B4
http://daneshnameh.roshd.ir/mavara/mavara-index.php?page=%D9%87%D9%88%D8%B4
https://iahj.ir/article-1-176-en.html


 74-95، صفحه: 59نشريه اسلام و سلامت، دوره سوم، شماره اول، بهار 

 محمد حسین زيوری اظهر /های دينیهای هوش هیجانی در آموزهبررسی مؤلفه

87 

، بلکه شامل ترکیبی از هوشمندی د استانایی های منطقی و کلامی فرتنها از تو

ریاضی می باشد. هوش رفتار حل  –های اجتماعی، معنوی، عاطفی و منطقی

مسئله سازگارانه ای است که در راستای تسهیل اهداف کاربردی و رشد سازگارانه 

جهت گیری شده است. رفتار سازگارانه، شباهت اهداف متعددی را که باعث 

کاهش می دهد. این مفهوم هوش مبتنی بر گزاره ای تعارض درونی می شوند، 

است که فرآیند حرکت به سوی اهداف، انجام راهبرد هایی را برای غلبه بر موانع 

یکی از قدیمی ترین تعریف های هوش  (.8) و حل مسئله ضروری می سازد

 م( بصورت زیر مطرح شده است : 9198) Simoneو  Binetتوسط 

یگر، عقل سلیم، شعور عملی، ابتکار، استعداد، قضاوت، و به عبارتی د» 

انطباق خود با موقعیت های مختلف، به خوبی قضاوت کردن، به خوبی درک 

کردن، و به خوبی استدلال کردن، این ها فعالیت های اساسی هوش به شمار می 

هوش را در اصل قضاوت درست در  Simoneو  Binet(. در حالی که 5« )روند 

ل تلقی می کنند، روانشناسان دیگر هوش را توانایی تفکر انتزاعی، برخورد با مسائ

توانایی یادگیری، استعداد حل مسئله، یا توانایی سازگاری با موقعیت های جدید 

می دانند. به هر یك از این تعاریف انتقادهایی وارد است. سازگاری با موقعیت 

انایی سازگاری مفهومی مسلماً برای بقای موجود زنده امری اساسی است، اما تو

گسترده دارد که رفتار هوشمندانه بخشی از آن است. از سویی دیگر، تعریف 

Terman  از هوش به عنوان توانایی تفکر انتزاعی، همه ابعاد رفتارهای

هوشمندانه را در بر نمی گیرد، هرچند تفکر انتزاعی بخش مهمی از رفتار 

توانایی یادگیری، در صورتی که هوشمندانه است. مفهوم عام هوش به عنوان 

نتایج حاصل از اجرای آزمون های هوشی به عنوان شاخص هوش تلقی شود، 

تعریفی نا دقیق است زیرا نمره های حاصل از اجرای آزمون های هوشی با سرعت 

یادگیری تکالیف جدید همبستگی خیلی بالایی ندارد، هرچند با سطح یادگیری 

 (. 8) گیرد همبستگی دارندآنچه که شخص می تواند یاد ب

ارائه تعریفی جامع که بتواند تمامی ابعاد هوش را در نظر بگیرد مشکل است 

زیرا اصولاً هوش صفتی فرضی و مفهومی انتزاعی است که از روی عملکرد افراد 

قابل تشخیص است. ما پیوسته هم نوعان خود بخصوص کودکان را تیزهوش یا 

ود یکی از این صفات را به آنان نسبت می دهیم. کم هوش می نامیم یا در فکر خ

با این وجود اگر از ما بپرسند که هوش چیست ؟ در پاسخ به زحمت می افتیم. 

Binet  وSimone  هوش » که اولین آزمون هوش به نام آنهاست معتقد بودند

یك قوه ی ذهنی بنیادی است که تغییر و یا فقدان آن بیشترین اهمیت را در 

ی آدمی دارد. این قوه ذهنی، همان قضاوت است که گاه از آن تحت زندگی علم

عنوان عقل سلیم، عقل عملی، ابتکارو توانایی تطبیق با شرایط یاد می شود: 

درست قضاوت کردن، درست درک کردن و درست استدلال کردن و اینهاست 

 (.8) «فعالیت های بنیادین هوش 

 تعريف هوش: 

وانایی حل مسئله می دانند. عده ای دیگر آن برخی از متخصصان، هوش را ت

را توانایی انطباق و یادگیری، بر اساس تجارب روزمره می دانند. عده ای نیز 

معتقدند در تعریف هوش بر اساس این جنبه های شناختی، سایر ابعاد هوش مثل 

خلاقیت و هوش عملی و میان فردی نادیده گرفته می شود. اما مشکل این است 

برخلاف قد، وزن و سن، قابل مشاهده و اندازه گیری مستقیم نیست. ما که هوش 

هوش را فقط به صورت غیر مستقیم و با مطالعه و مقایسه اعمال هوشمندانه آدم 

 ها می توانیم ارزیابی کنیم. 

رویکرد دیرینه ای که برای روشن ساختن معنای یك مفهوم وجود دارد 

رشناسان درباره تعریف آن مفهوم. درباره عبارت است از بررسی آرا و نظرات کا

 هوش می توان به آرا ذیل اشاره کرد: 

 داشتن استعداد یادگیری برای انطباق با محیط  .9

 توانایی بدست آوردن توانایی  .2

 توانایی حل مسئله  .1

 توانایی آموختن یا بهره بردن از تجربه  .8

 زمره توانایی انطباق و یادگیری بر اساس تجارب رو .5

مجموعه قابلیت های فرد برای فعالیت هدفمند ، تفکر منطقی و برخورد کارآمد  .8

 با محیط 

مولفه های اصلی هوش، همان مولفه های اصلی فرایندهای شناختی هستند 

یعنی حل مسئله، تفکر و حافظه اما از میان تعاریف بسیار ارائه شده درباره هوش، 

 :رسدظر میتر به ناین تعریف از همه معقول

های لازم برای سازگاری با نیازهای هوش توانایی یادگیری و کاربرد مهارت

 (. 8) فرهنگ و محیط فرد است

 یك هوش یا چند هوش؟ 

مفهوم سن عقلی و هوشبهر بر این ایده متکی است که هوش یك توانایی 

ی عمومی است. مثلاً اگرچه آزمون های اولیه بینه، مهارت های شناختی متفاوت

)مثل حافظه و درک مطلب( را می سنجیدند ولی اندازه گیری های عملکردی این 

مهارتها را با هم ترکیب می کردند تا یك توانایی عقلانی کلی را توضیح بدهند. 

اما مقیاس های وکسلر، به چند مهارت عقلانی نمره می دهند و در نهایت شاخص 

شناسی نبود که هوش را به هوش کلی را مشخص می کنند. وکسلر اولین روان 

چند توانایی تقسیم می کرد. آخرین آنها هم نبود. برخی از روان شناسان معاصر 

نیز دنبال یافتن مولفه های هوش هستند ولی برخلاف وکسلر و دیگر نظریه 

 (.9) پردازان در مفهوم بندی هوش، به آزمون های سنتی هوش متوسل نمی شوند

مورد هوش وجود دارد. یکی از این تصورات این البته تصورات غلطی نیز در 

است که هوش ثابت و غیر قابل تغییر است این تصور غلط که پژوهش ها هم آن 

را رد کرده است، بیان می دارد که هوش ما از بدو تولد تا زمان مرگ ثابت و 

یکسان باقی می ماند. تصور غلط دیگری هم که پژوهش ها آن را تایید نکرده 

در  Howard Gardnerکه فقط یك نوع هوش وجود دارد. اما این است 

نظریه اش به هشت نوع هوش اشاره کرد. با وجودی که همه انسان ها واجد این 

طیف هشتگانه هستند اما سطح قدرتمند بودن در این طیف میان افراد متفاوت 

 (. 7است)

  Gardnerنظريه هوش های هشتگانه 

سیقایی بالایی دارد ولی در ریاضی یا فرض کنید یك نفر مهارت های مو

آهنگساز مشهور، چنین آدمی  Beethovenزبان انگلیسی عملکرد خوبی ندارد. 

اخیراً دامنه مولفه  Gardnerبود؟ هرگز! « کم هوشی»آدم  Beethovenبود. آیا 

 های هوش را گسترش داده تا مهارت های موسیقایی را نیز در بر گیرد.

Gardner (2112 ،2119، 9111 ،9171 معتقد به وجود هشت نوع هوش )

است در بخش زیر به این هشت هوش و مشاغلی که این هوش ها در آنها نقطه 

 (. 1) قوت هستند اشاره می کنیم

 مهارت های کلامی: توانایی تفکر کلامی و استفاده از زبان برای بیان منظورها.

 مشاغل: مولفان، روزنامه نگاران، سخنوران.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ia

hj
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

14
 ]

 

                             2 / 12

https://iahj.ir/article-1-176-en.html


Islam and Health Journal. 2016; 3(1): 47-58 

Investigating the Components of Emotional Intelligence in Religious Teachings/ Zivari Azhar MH 

81 

 ی ریاضی: توانایی انجام عملیات ریاضی. مهارت ها

 مشاغل: دانشمندان، مهندسان، حسابداران. 

 مهارت های فضایی: توانایی تفکر سه بعدی. 

 مشاغل: معماران، نقاشان، ملوانان. 

 جنبشی: توانایی دستکاری اشیا و تبحر جسمی.  -مهارت های بدنی

 مشاغل: جراحان، صنعتگران، رقاصان، ورزشکاران. 

ارت های موسیقایی: حساس بودن نسبت به زیر و بمی، آهنگ، ریتم و تن مه

 صداها. 

 مشاغل: آهنگسازان، موسیقی دانان، شنوندگان ظریف و نکته سنج.

 رک دیگران و تعامل موثر با آنها.مهارت های میان فردی، توانایی د

 : معلمان، متخصصان بهداشت روانی.مشاغل

 فهم خود. های درون فردی، تواناییمهارت 

 مشاغل: عالمان الهیات، روان شناسان.

مهارت های طبیعی: توانایی مشاهده الگوهای طبیعت و فهم نظام های طبیعی و 

 مصنوعی ساخته ی انسان. 

 مشاغل: کشاورزان، گیاه شناسان، بوم شناسان،نقاشان چشم اندازها.

این صدمه ی مغزی، به این هوش ها آسیب می رساند. همچنین هر یك از 

هوش ها مستلزم وجود مهارت های شناختی خاصی هستند و هر یك در آدم های 

سرآمد و عقب ماندگان ذهنی یا مبتلایان به اوتیسم برجسته می شوند )اوتیسم 

 اختلالی روانی است که در آن تعامل اجتماعی و علائق اجتماعی کم می شوند(

(1.) 

 (EQ)هوش هیجانی 

بعدی از هوش است که مسئول توانایی ما به بیان ساده ، هوش هیجانی 

برای اداره خودمان و روابطمان با دیگران می باشد . همه روزه در زندگی شخصی 

و حرفه ای ما فرصت ها و چالش هایی وجود دارد و این هوش هیجانی ماست که 

فرصت ها را شناسایی می کند و ما را به سمت آنها سوق می دهد و ما را قادر می 

بتوانیم با دشوار ترین چالش های زندگی روبرو شویم . هوش هیجانی  سازد تا

عاملی متمایز کننده است که به ما این توانایی را می دهد تا تندرست و سالم 

باشیم، روابط گرم یا سرد داشته باشیم و چگونه در برخورد با دیگران رفتار کنیم . 

پس می زنیم یا آنها را  هوش هیجانی تعیین کننده این است که ما دیگران را

 (. 91) حفظ می کنیم

، یك یا چند مقوله مرتبط با هوش اجتماعی وجود دارد. Gardnerدر نظریه 

که هوش میان فردی و هوش درون فردی هستند. نظریه ی دیگری هم وجود 

دارد که روی جنبه های میان فردی، درون فردی و عملی هوش خیلی تاکید دارد 

ال قرار گرفته است. این نظریه، نظریه هوش هیجانی است که و خیلی مورد استقب

Peter Salovey  وJohn Mayer (9111 آن را توانایی زیر نظر گرفتن )م

احساسات و هیجانات خود و دیگران، تمایز گذاشتن بین آنها و استفاده از اطلاعات 

 (.99) حاصل از آنها در تفکر و اعمال خود، تعریف می کنند

 Golemanهیجانی از نظر تعريف هوش 

م( سر زبان ها 9115) Daniel Golemanاصطلاح هوش هیجانی را 

معتقد است در پیش بینی قابلیت اشخاص، هوش هیجانی  Golemanانداخت. 

شاخص بهتری است تا هوشبهر حاصل از آزمون های سنتی هوش. به نظر او، 

 هوش هیجانی چهار حوزه دارد:

 ایی جدا کردن احساسات از اعمال(آگاهی هیجانی )مثلاً توان-

 مدیریت هیجانات )مثلاً توانایی کنترل عصبانیت(-

 تشخیص هیجانات دیگران )مثلاً دیدن دنیا از دریچه چشم دیگران(-

 اداره کردن روابط )توانایی حل مشکلات در روابط(-

هوش هیجانی یعنی توانایی هایی مانند اینکه فرد بتواند » او می گوید :  

زه خود را حفظ نماید و در مقابل ناملایمات پایداری کند تکانش های خود را انگی

کنترل کند و کامیابی را به تعویق بیندازد حالات روحی خود را تنظیم کند و نگذارد 

پریشانی خاطر قدرت تفکر او را خدشه دار سازد با دیگران همدلی کند و امیدوار 

عده ای معتقدند که هوشبهر را : »  و در جای دیگری اشاره می کند که« باشد

نمی توان از طریق تجربه یا آموزش چندان تغییر داد اما من نشان خواهم داد که 

در حقیقت قابلیت های عاطفی مهم را می توان به کودکان آموخت و سطح آن را 

 (. 2«)در آنها ارتقا داد البته اگر ما زحمت این آموزش را به خود بدهیم

 درباره هوش هیجانی Gardnerتفکر 

تفکر گاردنر درباره ی چندگانگی هوش به تکامل خود ادامه می دهد چند 

سال پس از آنکه وی برای اولین بار نظریه ی خود را منتشر کرد این خلاصه چند 

 جمله ای را درباره استعدادهای فردی ارائه کرد: 

چیز موجب هوش بین فردی توانایی درک افراد دیگر است؛ یعنی اینکه چه »

برانگیختن آنان می شود، چگونه کار می کنند و چگونه می توان با آنان کاری 

مشترک انجام داد. بازاریاب های موفق، سیاستمداران، معلمان، پزشکان و رهبران 

مذهبی احتمالاً در زمره ی افرادی هستند که از درجات بالایی از هوش میان 

ایی مشابهی است که در درون افراد فردی برخوردارند. هوش درون فردی توان

وجود دارد این هوش، به استعداد تشکیل الگویی دقیق و واقعی از خود فرد و 

در «. توانایی استفاده از آن الگو برای استفاده ثمربخش در طول زندگی اشاره دارد

خاطر نشان می کند که هسته ی هوش بین فردی  Gardnerجایی دیگر، 

پاسخ مناسب به روحیات، خلق و خو، انگیزش ها و خواسته  توانایی درک و ارائه»

او اضافه می کند که در هوش درون فردی، کلید « های افراد دیگر است.

آگاهی داشتن از احساسات شخصی خود و توانایی »خودشناسی عبارت است از 

 (.2) «متمایز کردن و استفاده از آنها برای هدایت رفتار خویش.

 چارچوب هوش هیجانی

اطلاعات موجود در این بحث، بر رشد برخی جنبه های هوش هیجانی، نه 

 همه جنبه های آن متمرکز شده است. 

خودآگاهی و کنترل: این توانایی شامل دو مهارت مجزا می باشد و جز  -9

خودآگاهی، دانش درونی و درست از خود و هیجانات خود را می طلبد. همچنین 

ی واکنشهای هیجانی خود در موقعیت های این جز مستلزم درک و پیش بین

گوناگون نیز می باشد. هیجان های مثبت و منفی به طور مجزا هنگامی تولید می 

شوند که فرد بتواند هیجان ها را کنترل کند، در مقابل موقعیتی که هیجان ها فرد 

را کنترل می کنند. شخص با تسلط و کنترل بر هیجانات می تواند واکنشهای 

 را به مؤثرترین شیوه ، پیش بینی و طرح ریزی کند.هیجانی 

همدلی: این ادراک شامل دانستن اینست که دیگران حوادث، شرایط و  -2

پیشامدها را چگونه احساس می کنند. همدلی مستلزم دانستن ادراک دیگران و 

 توانایی دیدن چیزها از چشم انداز نظام ارزشها و باورهای سایر افراد می باشد. 

: مهارتهای اجتماعی، توانایی ایجاد روابط و وابستگی های مهارتهای اجتماعی -1

واقعی با دیگران، بر اساس فرض برابری انسانها می باشد. مهارتهای اجتماعی به 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ia

hj
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

14
 ]

 

                             3 / 12

https://iahj.ir/article-1-176-en.html


 74-95، صفحه: 59نشريه اسلام و سلامت، دوره سوم، شماره اول، بهار 

 محمد حسین زيوری اظهر /های دينیهای هوش هیجانی در آموزهبررسی مؤلفه

51 

افراد اجازه می دهد که احساسات، حتی اختلافات را به طور واقعی و حقیقی، به 

رقراری آن شود، بیان کنند. حل ، باعث بیقی که به جای از بین بردن روابططر

اختلاف بدون لطمه زدن به عقاید یا ارزشهای شخصی، جزئی مهم از مهارت های 

 اجتماعی می باشد. 

: توانایی تأثیر گذاری بر دیگران از طریق سرمشق دهی، گفتگو و نفوذ فردی -8

فوذ اعمال و نیز توانایی هدایت دیگران از طریق مهارت های اجتماعی می باشد. ن

فردی توانایی درک موقعیت ها و بکار گرفتن رهبری و نفوذ در جهت مطلوب 

 است. 

ارتقا بینش: ارتقا بینش مستلزم اینست که فرد توانایی تنظیم و جهت دهی  -5

داشته باشد و بینش او توسط فلسفه شخصی قوی هدایت شود. همچنین توانایی 

ف و بصیرت برای ارتقا بینش ارتباط برقرار کردن با احساسات با توجه به هد

ضروری است. این توانایی مانند یك میدان درونی است که اعمال فرد را هدایت 

می کرده و تحت تأثیر قرار می دهد و برای غلبه بر موانع انعطاف پذیری و توان 

ه نگهبان اهداف لازم را ایجاد می کند. این میدان یك برانگیزاننده درونی و فرشت

، ما را قادر می سازد بفهمیم چه کسی هستیم و در زندگیمان بینشماست. ارتقا 

 (.91) چه کارهایی را باید انجام دهیم

 مؤلفه های هوش هیجانی در آموزه های دينی: 

شناسی پدیده جدیدی نیست و صرفاً نوعی نوآوری در هوش هیجانی در روان

و نوآوری در پدیده سازی است. حتی اگر بپذیریم که موضوعی کاملاً تازه اصطلاح

سال  9811شود، زیرا اسلام در است، از دیدگاه اسلام چیز جدیدی محسوب نمی

های آن و هم به کاربردها و فواید آن به پیش، هم به هوش هیجانی، هم به مؤلفه

های هوش صورت مستوفی اشاره کرده است. در آموزه های دینی به مؤلفه

، خودکنترلی، قدرت بروز احساسات و هیجانی مانند خودآگاهی، خودمدیریتی

عواطف، قدرت شناخت حالات و هیجانات خود و دیگران، و قدرت برقراری ارتباط 

سالم و سازنده با خود و دیگران، در مفاهیمی همچون خودشناسی، تواضع، غضب، 

حب و بغض، حسن خلق، غیرت، صبر، شجاعت و ... قویاً تأکید می شود که در 

 هایی از این مفاهیم اشاره شده است:  این بخش به نمونه

به معنای اطلاع بر خود، شناختن خود و  خود شناسی در لغتخودشناسی:  .5

یعنی شناختن صفات و و در اصطلاح  (92) باشدعارف به نفس خود شدن می

استعدادهای مثبت و منفی خود به جهت اقدام به سازندگی برای رسیدن به تکامل 

اهمیت خودشناسى به سبب نتایج آن است، به مبین اسلام  (. در دین91) انسانی

عبارت دیگر اهمیت خودشناسى به سبب نقشى است که در تحقق کمال انسان 

اند، نقل دارد. در اینجا برخى از روایاتى را که اهمیت خودشناسى را بیان کرده

علیه السلام در این باره نقل شده است که فرمودند:  امیرالمومنین ازم: کنیمى

همچنین  .خودشناسى سودمندترین دانش هاست ؛«معرفه النفس انفع المعارف»

عرفت آن است که انسان نهایت م ؛«غایه المعرفة ان یعرف المرء نفسه»فرمودند: 

 .بشناسد را خود

نقطه مقابلِ خودشناسى، خودناشناسى است که به عقیده امیرالمؤمنین علیه 

اعظم الجهل جهل »: ندالسلام بالاترین و بزرگترین جهل است. چنان که فرمود

 .ترین نادانى خودناشناسىِ انسان استبزرگ ؛«الانسان امر نفسه

خودشناسى  ؟سازدب است که آن را مطلوب مىچه آثارى بر خودشناسى مترت

اى باید خودشناسى کرد؟ براى خودشناسى آثار مختلفى براى چیست؟ به چه انگیزه

کند. یکى از هاى گوناگونى خودشناسى را اقتضاء مىبیان شده است و انگیزه

محبت انسان  .سازد، متعلق این شناخت استعواملى که خودشناسى را موجه مى

شود انسان در اندیشه برآوردن مصالح خویش باشد و بکوشد وجب مىبه خود م

مفاسد و امور زیان آور را از خود دور سازد. به عبارت دیگر حفاظت از خویش در 

برابر خطرات و تأمین نیازهاى خود به اقتضاى محبت به خود امرى طبیعى است. 

چیز مستلزم شناخت از سوى دیگر حفاظت از هر چیز و تأمین نیازها و مصالح هر 

آن چیز است. هرگاه چیزى را نشناسیم، نیازهاى آن و امور زیان آور به آن را 

تواند شناسد هیچ چیز دیگرى را نمىکسى که خود را نمى. توانیم بشناسیمنمى

زندگی و راه رسیدن به سعادت  بشناسد و از جمله این که قادر نیست مسیر درست

هی و در اصطلاح اخلاقی آن، خودشناسی شرط اول . لذا خود آگارا نیز بشناسد

داشتن زندگی متعالی و راه رسیدن به کمال است. اما علاوه بر این آثار دنیوی، در 

خودشناسى اسلام نگاه والاتری نیز در رابطه با خودشناسی وجود دارد و آن اینکه 

بلکه خود  ترین مقدمه کمال وانجامد و خداشناسى در واقع اصلىبه خداشناسى مى

کمال انسان است. پس خودشناسى براى کمال انسان امرى ضرورى و غیرقابل 

من عرف »همچنان که پیامبر اکرم صل الله علیه وآله فرمودند:  چشم پوشى است.

. خداشناسى در واقع مقصدشناسى است و شناخت (98) «فقد عرف ربه نفسه

ى نایل آید بیانگر استعداد تواند به قرب الهمى خداوند و شناخت این که انسان

اى از انسان با مراجعه به خویش مجموعه. اصلى انسان و غایت وجودى اوست

یابد و با نظر به خویشتن گرایش هاى گرایش ها و توانایی ها را در خود مى

شناسد. این گرایش ها بعضى مقتضاى حیوانیت غیراکتسابى را در سرشت خود مى

جنبه حیوانى او ندارد. میل به غذا، نکاح و امنیت انسان است و بعضى ربطى به 

جانى در انسان و حیوان مشترک است و گرایش به حقیقت، خیر، زیبایی، تسلط، 

در نهایت اینکه با شناخت قوا و  .آفرینش و پرستش امیال اختصاص انسان هستند

 استعدادهای انسان می توان به پرورش انسان پرداخت و سه بعد اصلی وی، یعنی

بعد شناختی، عاطفی و رفتاری او را مورد توجه قرار داده و زمینه های رشد و 

تکامل آن ها را فراهم ساخت. از این رو، آگاهی انسان نسبت به نفس خویش و 

نسبت به استعدادهای تکاملی آن، در زندگی و سرنوشتش تأثیر دارد. بنابراین، 

ون نگری و خودشناسی برای شناخت استعدادهای والای درونی باید به در

 .پرداخت

تواضع، یکی از موضوعات علم اخلاق اسلامی است که بیشتر خصلت  تواضع: .6

های پسندیده از این سرمایه بزرگ سرچشمه می گیرند. مرحوم نراقی در معراج 

 :می گوید هالسعاد

تواضع، عبارت است از شکست نفسی که نگذارد آدمی خود را بالاتر »

لازمه آن، رفتار و گفتاری است که دلالت بر احترام دیگران می ازدیگری ببیند و 

این فضیلت اخلاقی مانند دیگر صفات اخلاقی، دارای افراط و تفریط  .(95) «کند

و حدوسط است. حد افراط، تکبر و حد تفریط، پذیرش ذلت و پستی و حدوسط آن 

وچکی تواضع است. آنچه ستایش شده است و فضیلت محسوب می شود، همان ک

تواضع و فروتنی اهمیت خاصی در اخلاق  .است کردن بدون پذیرش ذلت و پستی

ای رسول من![ پر و »]اسلامی دارد تا آنجا که خداوند به پیامبرش امر می فرماید: 

این سفارش  .(98« )بال رحمتت ]را[ بر تمام پیروان با ایمانت به تواضع بگستران

خشوع و فروتنی است و این خود، از  به پیامبری است که به حق مصداق کامل

رمزهای موفقیت آن حضرت در پیشبرد اهداف مقدسش و جذب افراد به سوی 

ه اشاره شد حد افراط این فضلیت اخلاقی تکبر کاما همانگونه  .دین اسلام بود

عبارت است از  کبِر»است. در کتاب شریف معراج السعاده در این باب آمده است : 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ia

hj
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

14
 ]

 

                             4 / 12

http://wiki.ahlolbait.com/%D8%A7%D9%85%DB%8C%D8%B1%D8%A7%D9%84%D9%85%D9%88%D9%85%D9%86%DB%8C%D9%86
http://wiki.ahlolbait.com/%D8%A7%D9%85%DB%8C%D8%B1%D8%A7%D9%84%D9%85%D9%88%D9%85%D9%86%DB%8C%D9%86
https://iahj.ir/article-1-176-en.html


Islam and Health Journal. 2016; 3(1): 47-58 

Investigating the Components of Emotional Intelligence in Religious Teachings/ Zivari Azhar MH 

59 

 خود را بر غیر داشته د را بالاتر از دیگری ببیند و اعتقادِ برتریحالتی که آدمی خو

باشد؛ و تفاوتِ آن با عُجب آن است که آدمی خود را شخصی داند و خود پسند 

باشد، اگر چه پای کسی دیگر در میان نباشد؛ ولی در کبر، باید پای غیر نیز در 

؛ و این کبر، صفتی است در نفس و میان آید تا خود را از آن برتر داند و بالاتر ببیند

 باطن و از برای این صفت، در ظاهر، آثار و ثمرات چندی است که اظهار آن آثار را

 (. 95.«)گویند تکبر

و طرف تفریط این فضیلت اخلاقی پذیرش ذلت و پستی است. ذلت در لغت 

یعنی ( و در اصطلاح 98به معنای خوار شدن، موهون گردیدن و حقارت است )

خود را برای دنیاپرستان کوچك کرده و در مقابل آنها به تملق و انسان که آن

که این ( 97) چاپلوسی پرداخته تا از این طریق به منافع پَست مادی دست یابد

 .در اسلام مورد نکوهش قرار گرفته استنیز رفتار 

تواضع سبب استحکام روابط اجتماعی است و از تیره شدن دوستی ها و 

خاطر حسادت، جلوگیری می کند. معمولاً هرگاه نعمتی نصیب انسان  پیوندها به

می شود، مزاحمت های حسودان هم متوجه شخص می شود و گاه این حسادت 

می کند، ولی نعمت تواضع، حسادت  ها تحمل زندگی را بر صاحب نعمت سخت

فروتنی صفتی باارزش است که از باطنی پاک و بی  حسودان را برنمی انگیزد.

یش سرچشمه می گیرد و نشانه های آن در رفتار انسان جلوه می کند و با توجه آلا

به رفتار افراد، می توان روحیه تکبر یا تواضع شان را تشخیص داد. قرآن کریم در 

 :این باره می فرماید

لُونَ قالُوا وَ عِبادُ الرَّحْمنِ الَّذینَ یَمْشُونَ عَلَی اْلَأرْضِ هَوْنًا وَ إِذا خاطَبَهُمُ الْجاهِ »

 (. 91« )سَلامًا

بندگان خداوند رحمان کسانی هستند که آرام و بی تکبر بر زمین راه می روند 

گویند و با بی  و هنگامی که جاهلان آنها را مخاطب سازند، به آنها سلام می

 .اعتنایی و بزرگواری می گذرند

ین است که آنچه که از این آیه شریفه و سایر آیات و روایات بر می آید ا

تعالیم دینی، مؤمن را به رعایت تواضع و نه کبر یا ذلت، دعوت می نمایند و این به 

نوعی کنترل رفتارها و هیجانات است چرا که نفس آدمی در مواقع داشتن قدرت 

تمایل به کبر دارد و در موقع نبود آن به سمت ذلت و پستی می رود تا تمایلات 

 خود را تأمین نماید. 

ی غضبیه به این معنی که این صفت عبارت است از اعتدال در قوه ت:شجاع .3

ی که دارای دو کرانه( 21) غضب قوى باشد و با وجود قوّتْ فرمانبردار عقل باشد

طرف افراط  (.95) هستندها نیز منشأ رذایل زیادی افراطی و تفریطی است که آن

نام دارد و  تهوّر میجهت است که در اصطلاح اخلاق اسلاباکی بیآن همان بی

ی جسم و یا جان و روان باکانه در امورى که نابود کنندهعبارت است از اقدام بی

انسان است و از نظر شرع و عقل باید از آنها پرهیز کرد و طرف تفریط آن همان 

مفرَط است که در اصطلاح اخلاق اسلامی جُبن نام دارد و آن ترس و ترس 

یعنی از نظر عقل یا شرع  (.29) کرداجتناب از کارهائى است که باید به آنها اقدام 

برخی از  .ها هراس نداشته و خود را به انجام آن کارها وادار نمودباید در انجام آن

ین برود و انسان از هر گونه غضب معتقدند غضب باید از ب دیگرپیروان ادیان 

پذیرد. زیرا اگر غضب نابود که دین اسلام این نظر را نمیعاری شود و حال آن

کن ساختن همچنین اگر هدف ریشه (.95) بودشود جهاد با کفار ممکن نخواهد 

از آن جدا نبودند؟! زیرا به عنوان مثال سرور  پیامبران خشم است پس چگونه

سخن ناگوار  و سلّم وقتى در برابر او و آله علیه اللهَّ صلى رسول خدا پیامبران

شد ولى جز شد که دو طرف صورتش سرخ مىگفتند به طورى خشمگین مىمى

 (.22) ساختنمىآن حضرت را از حق خارج  ،فرمود و خشمسخن حق چیزى نمى

ی غضبیه است چه ستودنی است اعتدال در قوهبنابراین همانطور که گفته شد، آن

ی اخلاق در تمثیلی لطیف و علما (.95) آنکه شجاعت نام دارد نه نفی مطلق 

اند که نیازمند تأدیب است تا حرکات و زیبا این قوه را به سگ شکارى تشبیه کرده

  (.21) خودشسکناتش با اشاره صاحبش صورت گیرد نه با میل 

بخواهد از قوه غضب خود بهره گیرد، یا تحت وقتی انسان بر همین اساس 

می ورزد و خود و  ر و بی پرواییتاثیر هیجانات شدید عاطفی و احساسی، تهو

دشمن، راه مثلاً دیگران را به خطر می افکند، یا این که متاثر از فشارهای بیرونی 

، بزدلانه با وضعیت موجود آنانفعال در پیش می گیرد و به سبب ترس شدید از 

 .کنار می آید و به طریقی دیگر خود و دیگران را به خطر می اندازد

این گیرد، برا به عهده  هیجانات خودمدیریت فرد نتواند به سخن دیگر، اگر 

یعنی هیجانات فعال و منفعل، مسیر افراط و تفریط ، دو مسیر متفاوت هیجانات با

 .دنو دیگران آسیب می رسان او د و به خودنرا در پیش می گیر

ای است که اگر بر السّلام فرمودند: شجاعت دارای اندازهامام عسکری علیه

ی موجودیت دنیوی و تهور از عوامل نابود کننده (.28) استوده شود، تهور آن افز

فرماید: اخروی انسان و جان و مال و آبروی او است در حالی که خدای متعال مى

و به راستی هر کس خود را از آنچه  (.25) نیندازیدخود را با دست خود به هلاکت 

باکانه خود را در هلاکت دارد و بیکند نگاه نعقل حکم به لزوم محافظت از آن مى

توان افکند، به نوعى دارای جنون و دیوانگى است و چگونه چنین کسى را مى

هاى بلند به زیر اندازد مثلاً از کوهباکانه به خطر مىعاقل نامید که خود را بى

رود یا از درندگان احتراز ها و رودهاى غرق کننده فرو مىدر گرداب وافکند مى

رود و خودکشى موجب کند؟! چنین شخصى اگر بمیرد قاتل خود به شمار مىنمى

  (.28) استشقاوت همیشگى 

ی انسان در عبور از از طرف دیگر ترس نیز که مانع هر گونه حرکت جسورانه

 آمدهت انیز مذموم است و روای می باشدموانع کمال و اصلاح دنیا و آخرت خود 

 و دنیای قلب پرهراس، مزاحم بدی برای دین و (28) نیستکه مومن هرگز ترسو 

شود که به نوعی مرض فتنی است ترس گاهی چنان شدید میگ (.27) استانسان 

ز تنها ابا وجود بسته بودن درب و محکم بودن قفل آن، باز فرد انجامد مثلاً می

این حالت روانی از نظر روانشناسان نیز به  (.22) ترسدمیخوابیدن در یك خانه 

 کهنام دارد  (Phobia) شود که فوبیاوان یك بیماری روانی محسوب میعن

هایی که خطر واقعی به دنبال عبارت است از ترس و اجتناب از اشیا و موقعیت

داند ترسش نامعقول است ولی توانایی کنترل در واقع با اینکه فرد می (.21) ندارند

 ارد، قرار بگیرد موجی ازآن را ندارد و اگر در معرض آنچه که از آن هراس د

شود و این تجربه چنان زدگی بر او چیره می، ترس شدید و حتی وحشتاضطراب

  .کند همیشه از آن مورد هراس آور دوری کندبرایش ناخوشایند است که سعی می

غیظ . کظم در لغت عربی به معنی گلو یا محل خروج نفس است: کظم غیظ. 7

هم به معنی خشم و غضب شدید و حرارتی است که انسان آن را از فوران و 

 به معنایاصطلاح کظم غیظ . یابدفهمد و در میجوشش خون قلبش می

بط انسان در روا (.11) استخودداری از اظهار خشم و نگه داشتن آن در دل 

اجتماعی با دیگران، بعضاً با عملکرد غلط آنها و خطاهایی دور از انتظار مواجه 

گردد. در چنین حالتی، وظیفه اخلاقی و شود و این باعث عصبانی شدن فرد میمی

  (.19) ندهددینی انسان این است که خشم را آشکار نکند و به آن ترتیب اثر 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ia

hj
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

14
 ]

 

                             5 / 12

http://wiki.ahlolbait.com/%D8%AA%D9%87%D9%88%D9%91%D8%B1
http://wiki.ahlolbait.com/%D8%AA%D9%87%D9%88%D9%91%D8%B1
http://wiki.ahlolbait.com/%D9%BE%D9%8A%D8%A7%D9%85%D8%A8%D8%B1%D8%A7%D9%86
http://wiki.ahlolbait.com/%D9%BE%D9%8A%D8%A7%D9%85%D8%A8%D8%B1%D8%A7%D9%86
http://wiki.ahlolbait.com/%D8%B1%D8%B3%D9%88%D9%84_%D8%AE%D8%AF%D8%A7
http://wiki.ahlolbait.com/%D8%B1%D8%B3%D9%88%D9%84_%D8%AE%D8%AF%D8%A7
https://fa.wikipedia.org/wiki/%D8%A7%D8%B6%D8%B7%D8%B1%D8%A7%D8%A8
https://iahj.ir/article-1-176-en.html


 74-95، صفحه: 59نشريه اسلام و سلامت، دوره سوم، شماره اول، بهار 

 محمد حسین زيوری اظهر /های دينیهای هوش هیجانی در آموزهبررسی مؤلفه

52 

اگر این . رر است یا برای انتقامعصبانی شدن انسان یا برای دفع اذیت و ض

تر است، در این حالت خون منبسط شده و خشم نسبت به کسی باشد که ضعیف

شود ولی اگر این عصبانیت نسبت به کسی باشد رنگ شخص عصبانی، سرخ می

شود و تر از اوست و خود را از انتقام گرفتن ناتوان بداند، خون منقبض میکه قوی

 (.12)د شوو رنگ رخسار زرد می گرددشخص اندوهگین می

الَّذِینَ یُنفِقُونَ فِی السَّرَّاء وَالضَّرَّاء قرآن کریم راجع به نیکوکاران می فرماید: 

همانا که در  ؛(11) واَلْکَاظِمِینَ الغَْیْظَ واَلْعَافِینَ عَنِ النَّاسِ واَللهُّ یُحبُِّ الْمُحْسنِِینَ

برند و از خطاهای کنند و خشم خود را فرو میمی انفاق توانگری و تنگدستی،

 .گذرند و خدا نیکوکاران را دوست داردمردم درمی

 به سه خصوصیت ایشان اشاره می شود:  ،شریفه این آیهدر 

. البته یکی از عفو و بخششو  کظم غیظ، در تنگدستی و توانگری انفاق

ر مقابل اشتباهات دیگران فروبردن دنکات نهفته در این آیه شریفه اینست که 

خشم به تنهایی کافی نیست زیرا ممکن است کینه و عداوت را از قلب انسان 

ند، در این حالت برای پایان دادن به عداوت فرو بردن خشم باید توأم ریشه کن نک

عنی اسلام نه (. ی18) با عفو و بخشش باشد البته نسبت به کسانی که شایسته آنند

تنها مؤمنین را دعوت به کنترل هیجان خشم می نماید بلکه مرتبه بالاتر از آن را 

عزت و بزرگی، عدم  یگران در دل.از مؤمنین می خواهد یعنی نداشتن کینه ای از د

تحمل فشارهای جسمی و روحی، حفظ وحدت و اخوت دینی و بالاتر از آن جلب 

 . است این امررضایت حق تعالی از آثار برجسته 

در کتب اخلاقی راهکارهایی برای کنترل غضب در هنگام بروز آن ذکر شده 

 که به برخی از آنها اشاره می کنیم: 

ذکر لاحول ولا قوة الا بالله  ؛ذکر اعوذ بالله من الشیطان الرجیم ذکر خدا مانند. 9

  (.15... )و

 . مشغول کردن خود به امری مهم 2

سرکوب کردن غضب با نقطه مقابل اسباب آن )کبر با تواضع، حرص با قناعت . 1

  (.18( )... و

ر تغییر حالت بدن )اگر شخص در حالت عصبانیت ایستاده است، بنشیند و اگ. 8

 (.18( )... نشسته است، برخیزد و

کنند، حدود معینی برخی غضب ها، هدف مقدسی را دنبال میالبته حتماً 

این گونه غضبها قطعاً ممدوح . آینددارند و جهت رویاروی با کار خلافی بوجود می

در روانشناسی نیز همانند آموزه های اسلام تأکید فراوانی بر کنترل هیجان  هستند.

است چرا که از نظر علم روانشناسی خشم، هیجانی است که از حس خشم شده 

صیانت نفس ریشه گرفته و حالتى است که در آن شخص به وضع تعرض درمى 

 :نویسدمى جان مارشال ریو (.17) شودآید و براى مقابله با عوامل تهدید آماده مى 

د؛ زیرا خشم یعنى هیجانى که به صورت بالقوه خطرناک ترین هیجان مى باش»

هدف کارکردى آن نابود ساختن موانع موجود در محیط است. خشم اگرچه در 

بسیارى از موارد مفید نیست، ولى همچون بقیه صفات و ویژگى هایى که در وجود 

آدمى نهاده شده است، نوع مفید نیز دارد. خشم مفید یا خشم مقدس از نظر 

ه به او عشق مى ورزیم بسیج تکاملى نیرو را در جهت دفاع از خود یا از کسى ک

  (.11« )کند، دفاعى که ویژگى آن قدرت، استقامت، تحمل و بردبارى استمى 

معتقدند:  لورنز و فروید گروهى از صاحب نظران روان شناسى نظیر

پرخاشگرى رفتارى است که ریشه در ذات و فطرت انسان دارد. این دو معتقدند: 

در انسان داراى حالت هیدرولیکى است که پرخاشگرى به عنوان یك نیروى نهفته 

به تخلیه پیدا مى  به تدریج در شخص متراکم و فشرده مى شود و سرانجام نیاز

، اگر چنین انرژى به شکل مطلوب و صحیح مثلاً از طریق لورنز کند. به نظر

ورزش ها و بازى ها تخلیه شود، جنبه سازندگى خواهد داشت. در غیر این صورت، 

شود که مخرب خواهد بود و ممکن است اعمالى از قبیل تخلیه مى  به گونه اى

فروید،  قتل، ضرب و شتم، تخریب و نظایر آن را در بر داشته باشد. از نظر

پرخاشگرى در انسان نماینده غریزه مرگ است که در مقابل غریزه زندگى در 

فعالیت است؛ یعنى همچنان که غریزه زندگى ما را در جهت ارضاى نیازها و حفظ 

ذات هدایت مى کند، غریزه مرگ به صورت پرخاشگرى مى کوشد به نابود کردن 

  (.81بپردازد )و تخریب کردن 

ینه یعنی آرامش، تسکین و آسودگی خاطر که در مقابل آن طمأن طمأنینه: .9

 .تشویش، نگرانی و اضطراب است

و نیز به  آرامش در لغت به معنی حالتی نفسانی همراه با آسودگی و ثبات

و در اصطلاح اسم مصدر از آرمیدن است و در  باشدمعنای آرامش و سکون می

فسانی و صفت روانی و قلبی خاص رود و به حالت نبرابر اضطراب و دلهره بکار می

آرامش در دو سطح فردی و  (.89) شودمی)آسودگی خاطر، ثبات و طمأنینه( گفته 

 .توان امنیت نامیداجتماعی قابل بررسی است که بعد اجتماعی آن را می

ها و ها، اضطرابانسان به طور طبیعی در طول زندگی در اثر نگرانی

پیش به احساس امنیت و آرامش نیازمند بوده،  ناآرامیهای دنیای جدید، بیش از

 .های جدید برای رسیدن به آرامش استهمچنان در پی یافتن راه

که در قرآن  ها در این جهان از طبیعتی آرام بخش برخوردارندبرخی پدیده

 :مانندکریم به آنها اشاره شده است 

او کسی است که شب را  (:82) فِیهِ  هُوَ الَّذِی جعََلَ لَکُمُ اللَّیْلَ لِتَسْکنُُواْ شب؛. 9

 .برای شما آفرید، تا در آن آرامش یابید

و خواب شما را مایه آرامشتان قرار  (:81) وَجعََلْنَا نَوْمَکُمْ سُبَاتًا خواب؛ .2

 .دادیم

 یْهَاهُوَ الَّذِی خَلَقَکُم مِّن نَّفْسٍ واَحِدَةٍ وَجعََلَ مِنْهَا زَوْجَهَا لِیَسْکُنَ إِلَ همسر؛ .1

خدایی است که )همة( شما را از یك فرد آفرید و همسرش را نیز از یك  او (:88)

 .جنس قرار داد، تا در کنار او بیاساید

و خدا برای شما از  (:85) واَللهُّ جعََلَ لَکُم مِن بیُُوتِکُمْ سَکَنًا خانه؛ .8

 .هایتان محل سکونت )و آرامش( قرار دادخانه

مگی اهداف اصلی خود را رهایی از اضطراب و مکاتب روان درمانی، ه

های فراوانی که برای دانند، از میان کوششپدیدآوردن احساس امنیت می

گیری از ابتلاء به نگرانی و افسردگی به عمل آمده، برخی رویکردهای جدید پیش

 .در میان روانشناسان در مورد تأثیر دین و ایمان در سلامت روان اشاره دارند

ای بیکران از آرامش و ه خدا از نگاه این گروه روانشناسان، سرچشمهایمان ب

قدرت معنوی را داراست که هر گونه اضطراب و نگرانی را از انسان زدوده، در برابر 

گر انسان از چیزهایی . ابخشدهر گونه فشار درونی و بیرونی به انسان مصونیت می

زمینه  ،می آورد، دوری کند که مانع آرامش است و برای انسان پریشانی خاطر

رسیدن به حالت طمأنینه و آرامش را فراهم ساخته است. بعضی از عوامل از بین 

 :رفتن آرامش که در روایات بدان ها اشاره شده است عبارت اند از

: رغبت و علاقه به نددلبستگی به دنیا: پیامبر اکرم صلی الله علیه و آله فرمود .9

ان است و بی رغبتی به دنیا موجب راحتی قلب و بدن دنیا موجب غم و حزن انس

  (.88) است

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ia

hj
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

14
 ]

 

                             6 / 12

http://wiki.ahlolbait.com/%D8%A7%D9%86%D9%81%D8%A7%D9%82
http://wiki.ahlolbait.com/%D8%A7%D9%86%D9%81%D8%A7%D9%82
http://wiki.ahlolbait.com/%D8%A7%D9%86%D9%81%D8%A7%D9%82
https://iahj.ir/article-1-176-en.html


Islam and Health Journal. 2016; 3(1): 47-58 

Investigating the Components of Emotional Intelligence in Religious Teachings/ Zivari Azhar MH 

51 

طمع و چشم داشت به مال مردم: پیامبر اکرم صلی الله علیه و آله فرمودند:  .2

کسی که به مال دیگران طمع و چشم داشت، داشته باشد حزن و اندوهش 

 (.88) شدطولانی خواهد 

: غیر از حسود ظالمی را ندیدم نددحسادت: امیرالمؤمنین علی علیه السلام فرمو .1

که شبیه ترین کس به مظلوم باشد؛ زیرا دارای قلبی غصه دار و حزنی پیوسته 

 (.88) است

های دین، خالق یکتا، همو که به تمام احساسات و هیجانات در واقع در آموزه

بشر احاطه دارد، از طریق پیامبر رحمت صلی الله علیه و آله ریشه های حقیقی 

 اب ها و نگرانی ها را بیان کرده و راه برون رفت از آنها را نیز مطرح اضطر

 نماید. می

بر اساس روایات، خوشخویی نه تنها سبب نشاط زندگی  حُسن معاشرت: .2

فردی و اجتماعی و موجب آبادانی دیار و فزونی روزی و محبوبیت است، بلکه 

ب به پیامبر)ص( در روز موجب نجات آدمی و آمرزش گناهان او و زمینه ساز قر

 نیز می شود. قیامت و بهره مندی از شفاعت آن بزرگوار 

شود که یکی از علل اساسی با کمی دقت و تأمل، این واقعیت آشکار می

برقراری ارتباط با مردم، خوش اخلاقی و رفق و مدارا کردن با آنان، قدرت 

گیرد، دشوار قرار میمدیریت هیجانات است. وقتی آدمی در کوران حوادث تلخ و 

ها جلوگیری به عمل آمده به جای ها و خشونتهای عقلی از غلظتبر اثر توصیه

ها، آدمی نرم و ملایم شده با سازگاری و نرمش از کنار ها و صلابتدرگیری

 :فرمایدگذرد. خداوند در قرآن به پیامبرش میحوادث می

وَلَوْ کُنتَ فَظًّا غلَِیظَ الْقَلْبِ لاَنفَضُّواْ مِنْ حَوْلِكَ فَبِمَا رَحْمةٍَ مِّنَ اللّهِ لِنتَ لَهُمْ »

فَاعفُْ عَنْهُمْ واَسْتغَْفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرهُْمْ فِی الأَمْرِ فَإِذاَ عَزَمتَْ فَتَوَکَّلْ عَلَى اللّهِ إِنَّ اللّهَ 

خو شدی و اگر پس به برکتی از جانب خداوند با آنها نرم (؛88)« حبُِّ الْمُتَوَکِّلِینَیُ

شدند. پس از آنها درگذر و بد خلق و سخت دل بودی حتماً از دورت پراکنده می

برایشان آمرزش طلب و در کارها با آنان مشورت نما و چون تصمیم گرفتی بر خدا 

 تردید، خداوند توکل کنندگان را دوست دارد.توکل کن که بی

ه و آله عامل اساسی پیروزی خدا صلی الله علیهمانا خلق نیکو و زیبای رسول

و موفقیت ایشان در انتشار و گسترش اسلام گردید، چه اگر اندکی ایشان تند خو 

 .شدندبود همه از اطراف او پراکنده می

از دیگر رموز  (.87)« وإَِنَّكَ لعَلََى خُلُقٍ عَظِیمٍ»و در جایی دیگر می فرمایند: 

دعوت و رسالت خویش همین  موفقیت حضرت رسول صلی الله علیه و آله در

برخورد شایسته و جذاب با مردم بود. با حسن خلق دلها را جذب می کرد و 

را «  وإَِنَّكَ لعَلََى خُلُقٍ عَظِیمٍ» دشمنان را دوست می ساخت، به همین سبب مدال 

از خدای عظیم دریافت کرد. کلام نرم، رفتار شایسته، گفتار مؤدبانه، تحمل فراوان 

ردباری و چهره گشاده و بشّاش، ازمظاهر و جلوه های رفتاری ایشان بود و حلم و ب

که با استناد به متون روانشناسی و نظر کارشناسان، همگی در انسانی متبلور  (،81)

می شود که قطعاً دارای هوش هیجانی فوق العاده ای باشد، و به حکم آیه شریفه 

دین اسلام سعی بر آن دارد که  (51« )سوَْةٌ حَسَنةٌَلَقدَْ کَانَ لَکمُْ فِی رَسُولِ اللَّهِ أُ »

تمام مؤمنین مزیّن به این صفات پسندیده گردند لذا در مورد پیامبرش می فرماید: 

 هُوَ الَّذِی بعَثََ فِی الْأُمِّیِّینَ رَسُولًا مِنْهُمْ یتَْلُو عَلَیْهِمْ آیَاتهِِ وَیُزَکِّیهِمْ وَیعَُلِّمُهُمُ الْکِتَابَ »

  (.59« )الْحِکْمَةَ وإَِنْ کَانُوا مِنْ قَبْلُ لَفِی ضَلَالٍ مبُِینٍوَ

بر آن تأکید  بیتاهل و تعالیم قرآن که در مفاهیم اخلاقی یکی از. شرح صدر: 4

آید که شرح صدر ابزاری است برمی آیات قرآن از. باشدشده است، شرح صدر می

 گرفتند و در سایه اینخویش از آن بهره می رسالت در مسیر پیامبران الهی که

 . پرداختندمردم می ارشاد و دین تبلیغ ، بهموهبت الهی

تنگی و کنایه از صدر به معنای باز کردن سینه و برطرف ساختن دلشرح 

  (.52است )و توانمندی روحی و معنوی  کمال تحقق استعداد رسیدن به

رَحْ لِی قَالَ رَبِّ اشْ» از جمله : مشتقات شرح پنج مرتبه در قرآن آمده است

  (.58« )أَلَمْ نَشْرحَْ لَكَ صَدْرَکَ»یا  (51)« صَدْرِی

همراه با واژة صدر است. با توجه به معنای کلمه شرح موارد  و در تمامی

 .باشدتوان گفت سعه صدر هم مترادف با شرح صدر میلغوی شرح می

رداشت ب( 55)...« سْلاَمِ وَفَمَن یُرِدِ اللهُّ أَن یَهْدِیهَُ یَشْرحَْ صدَرَْهُ لِلإِ»از آیه 

طور که انشراح صدر ضیق صدر است و همان ،شود که در مقابل شرح صدرمی

شود. ضیق صدر و گمراهی می ضلالت مقدّمة هدایت است، ضیق صدر هم مقدمة

حوصلگی و تحمّل پایین خت شدن دل و کنایه از کمتنگی و سبه معنای دل

العمل سریع و تندی عکس باطل باشد؛ به صورتی که در مواجهه با حق و حتّیمی

من ضاق »فرماید: علیه السلام می امام علی (.58) در رد یا اثبات آن صورت گیرد

هر کس ضیق صدر داشته باشد، ادای حق را  ؛(18) «صدره لم یصبر علی أداء حق

 . تابدبرنمی

دهد که توجه به برخی اموردر شرح صدر نشان می آموزه های اسلام بررسی

  مانند: نمایدتقویت می انسان مؤثر است و آن را در

امیرالمؤنین چنانکه  ،شرح صدر استعوامل و معنوی از  ذکر لفظیذکر:  .9

 .گرداندکر جان را گشاده میذ( 18) «الذکر یشرح الصدر»فرماید: می

 عبادت و تسبیح تنگی،دیگر اسباب شرح صدر و رفع دل زتسبیح و عبادت: ا .2

 .است

 مِّنَ وکَُن بِّكَرَ بِحَمْدِ فَسَبِّحْ  •وَلَقَدْ نعَْلَمُ أَنَّكَ یَضِیقُ صَدْرُکَ بِمَا یَقُولُونَ »

 را تو و شودمی تنگ گویندمی آنان آنچه از اتسینه دانیممی ما ( و58)« السَّاجِدِینَ

 بگو حمد و تسبیح را پروردگارت آنان از ناراحتی رفع برای. کندمی ناراحت سخت

 باش. کنندگانسجده از و

و همچنین  مشرکین تمسخر گاهی اوقات پیامبر اسلام صلی الله علیه وآله از

رفع این  برای خداوند شد. بدین جهتگیر میهای نامعقول آنان دلاز درخواست

که سجده کنایه از نماز و ) گذارد سجدهدهد او تسبیح گوید وتنگی دستور میدل

  (.57( )عبادت است

از رفتار  سوره حجر دراین عامل را اوند متعال: . دعا کردن و درخواست از خد1

 «قَالَ رَبِّ اشْرحَْ لِی صَدْریِ » :توان برداشت کردمیحضرت موسی علیه السلام 

)علیه السلام( برای برداشتن دهد که حضرت موسی  ین کلام نشان می؛ ا(51)

کند و آن استمداد هم در مورد خودش است نه  قدم اول، ابتدا از خدا استمداد می

دهد که من به عنوان اصلاح کننده، در قدم اول  دیگران. ایشان به ما نشان می

باید خودم را آماده کنم و احتیاج به وسعت صدر دارم، تا از کمی و کاستی و تنگی 

ایایی که وابسته به شیطان است، دور باشم. در قدم اول باید صدر، سینه و همه زو

و قلب، برای درک و ارائه خیرات، گنجایش و وسعت لازم را داشته باشد؛ لذا در 

 عنوان به من! خدایا یعنی ؛«امری…رَبِّ اشْرَحْ لِى صَدْرِى»کند:  گام اول عرض می

نبود شرح صدر، تقریباً در  .در دارمروع کننده احتیاج به سعه صدر و شرح صش یك

 ها میها و تخاطبنماید. در تعامل تمام مشکلات ما در تعاملات اجتماعی رخ می

ها  حوصلگی های دید، بی های سینه، تنگی های نظر، تنگی بینیم که انواع تنگی

ها و  در عصبانیت افرادبرخی از .و همه مشکلات ما به سبب نبود شرح صدر است

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ia

hj
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

14
 ]

 

                             7 / 12

http://wikifeqh.ir/%D9%85%D9%81%D8%A7%D9%87%DB%8C%D9%85_%D8%A7%D8%AE%D9%84%D8%A7%D9%82%DB%8C
http://wikifeqh.ir/%D9%85%D9%81%D8%A7%D9%87%DB%8C%D9%85_%D8%A7%D8%AE%D9%84%D8%A7%D9%82%DB%8C
http://wikifeqh.ir/%D9%82%D8%B1%D8%A2%D9%86
http://wikifeqh.ir/%D9%82%D8%B1%D8%A2%D9%86
http://wikifeqh.ir/%D8%A7%D9%87%D9%84%E2%80%8C%D8%A8%DB%8C%D8%AA
http://wikifeqh.ir/%D8%A2%DB%8C%D8%A7%D8%AA_%D9%82%D8%B1%D8%A2%D9%86
http://wikifeqh.ir/%D8%A2%DB%8C%D8%A7%D8%AA_%D9%82%D8%B1%D8%A2%D9%86
http://wikifeqh.ir/%D9%BE%DB%8C%D8%A7%D9%85%D8%A8%D8%B1%D8%A7%D9%86_%D8%A7%D9%84%D9%87%DB%8C
http://wikifeqh.ir/%D9%BE%DB%8C%D8%A7%D9%85%D8%A8%D8%B1%D8%A7%D9%86_%D8%A7%D9%84%D9%87%DB%8C
http://wikifeqh.ir/%D8%B1%D8%B3%D8%A7%D9%84%D8%AA
http://wikifeqh.ir/%D8%B1%D8%B3%D8%A7%D9%84%D8%AA
http://wikifeqh.ir/%D9%85%D9%88%D9%87%D8%A8%D8%AA_%D8%A7%D9%84%D9%87%DB%8C
http://wikifeqh.ir/%D8%AA%D8%A8%D9%84%DB%8C%D8%BA
http://wikifeqh.ir/%D8%AA%D8%A8%D9%84%DB%8C%D8%BA
http://wikifeqh.ir/%D8%AF%DB%8C%D9%86
http://wikifeqh.ir/%D8%AF%DB%8C%D9%86
http://wikifeqh.ir/%D8%A7%D8%B1%D8%B4%D8%A7%D8%AF
http://wikifeqh.ir/%D8%A7%D8%B1%D8%B4%D8%A7%D8%AF
http://wikifeqh.ir/%DA%A9%D9%85%D8%A7%D9%84
http://wikifeqh.ir/%DA%A9%D9%85%D8%A7%D9%84
http://wikifeqh.ir/%D8%B6%D9%84%D8%A7%D9%84%D8%AA
http://wikifeqh.ir/%D8%B6%D9%84%D8%A7%D9%84%D8%AA
http://wikifeqh.ir/%D8%A8%D8%A7%D8%B7%D9%84
http://wikifeqh.ir/%D8%A8%D8%A7%D8%B7%D9%84
http://wikifeqh.ir/%D8%A7%D9%85%D8%A7%D9%85_%D8%B9%D9%84%DB%8C
http://wikifeqh.ir/%D8%A7%D9%85%D8%A7%D9%85_%D8%B9%D9%84%DB%8C
http://wikifeqh.ir/%D8%A7%D9%86%D8%B3%D8%A7%D9%86
http://wikifeqh.ir/%D8%A7%D9%86%D8%B3%D8%A7%D9%86
http://wikifeqh.ir/%D8%B0%DA%A9%D8%B1_%D9%84%D9%81%D8%B8%DB%8C
http://wikifeqh.ir/%D8%B0%DA%A9%D8%B1_%D9%84%D9%81%D8%B8%DB%8C
http://wikifeqh.ir/%D8%AA%D8%B3%D8%A8%DB%8C%D8%AD
http://wikifeqh.ir/%D8%AA%D8%B3%D8%A8%DB%8C%D8%AD
http://wikifeqh.ir/%D8%B9%D8%A8%D8%A7%D8%AF%D8%AA
http://wikifeqh.ir/%D8%B9%D8%A8%D8%A7%D8%AF%D8%AA
http://wikifeqh.ir/%D8%AA%D9%85%D8%B3%D8%AE%D8%B1
http://wikifeqh.ir/%D8%AA%D9%85%D8%B3%D8%AE%D8%B1
http://wikifeqh.ir/%D9%85%D8%B4%D8%B1%DA%A9%DB%8C%D9%86
http://wikifeqh.ir/%D9%85%D8%B4%D8%B1%DA%A9%DB%8C%D9%86
http://wikifeqh.ir/%D8%AE%D8%AF%D8%A7%D9%88%D9%86%D8%AF
http://wikifeqh.ir/%D8%AE%D8%AF%D8%A7%D9%88%D9%86%D8%AF
http://wikifeqh.ir/%D8%B3%D8%AC%D8%AF%D9%87
http://wikifeqh.ir/%D8%B3%D8%AC%D8%AF%D9%87
http://wikifeqh.ir/%D8%B3%D9%88%D8%B1%D9%87_%D8%AD%D8%AC%D8%B1
http://wikifeqh.ir/%D8%B3%D9%88%D8%B1%D9%87_%D8%AD%D8%AC%D8%B1
https://iahj.ir/article-1-176-en.html


 74-95، صفحه: 59نشريه اسلام و سلامت، دوره سوم، شماره اول، بهار 

 محمد حسین زيوری اظهر /های دينیهای هوش هیجانی در آموزهبررسی مؤلفه

58 

به قیمت پرکردن و آزردن دیگران؛ در حالی  می کنندرا تخلیه  شانفشارها، خود

کند و مشکلاتش را با  معامله می که مؤمن در مشکلات و فشارها با خدای خود

 (.51) مردمکند، نه با آزردن و تندخویی با  خدا حل می

 در آموزه های دینی آثارمتعددی را برای شرح صدر ذکر کرده اند که به

تناسب بحث به برخی از آنان، که مصادیقی از مؤلفه های هوش هیجانی در 

 روانشناسی هستند، به طور مختصر اشاره می شود : 

ای. شرح  یکی از برکات شرح صدر، شناختن افراد متفاوت است در هر رشته .9

شود انسان حد و حدود افراد را بشناسد و متناسب با ظرفیت و حد  صدر باعث می

 . شخص با او برخورد کندهر 

ها،  و به قول امروزی-کند در برخورد با مردم  انسان وقتی شرح صدر پیدا می .2

چراکه به دلیل وسعت   دهد تحمل و مدارای بیشتری از خود بروز می -با متربّی

 صدر و ظرفیت بالا قدرت کنترل هیجانات خود مانند پرخاشگری را دارد. 

و تصمیم بر کار و تحمل  تردید یرون آمدن از حالتشرح صدر بدیگر اثر  .1

 . است طمینان نفسها و ادشواری

  (.51) کندمی صحت را حمل بر مردم انسانی که شرح صدر دارد، رفتار. 8

وَمِنْهُمُ الَّذِینَ یُؤْذُونَ »فرماید: در مورد پیامبر صلی الله علیه وآله می قرآن کریم

یُؤْمِنُ لِلْمُؤْمنِِینَ وَرَحْمةَ لِّلَّذیِنَ النبَِّیَّ وَیِقُولُونَ هُوَ أُذُنٌ قُلْ أُذُنُ خیَْرٍ لَّکُمْ یُؤْمِنُ بِاللهِّ وَ

از آنان گروهی » (.81)« آمنَُواْ منِکُمْ واَلَّذِینَ یُؤْذُونَ رَسُولَ اللهِّ لَهمُْ عَذاَبٌ أَلِیمٌ

باوری است! گویند: او آدم خوشدهند و میپیامبر صلی الله علیه وآله را آزار می

 (ایمان دارد و )تنها خدا شماست! )ولی بدانید( او به نفع بودن او به خوش باور و:بگ

اند! و است برای کسانی از شما که ایمان آورده رحمت کند ومی تصدیق را مؤمنان

 گروهی از منافقان که« دهند، عذاب دردناکی دارند!آنها که رسول خدا را آزار می

گفتند و در حقیقت یکی از نقاط در مورد پیامبر صلی الله علیه وآله می سخنان ناروا

 کاملاً لازم است، به رهبر قوت پیامبر صلی الله علیه وآله را که وجود آن در یك

بودند که یك رهبر  غافل دادند، از این واقعیتعنوان نقطة ضعف نشان می

محبوب، باید نهایت لطف و محبت را نشان دهد، تا حد توان عذرهای مردم را 

دری نکند )مگر در آنجا که این کار موجب سوء آنها پرده عیوب بپذیرد و در مورد

 (. استفاده شود

است که از جمله به « حبََّ یحبُِّ»حبّ و بغض : حبُ در لغت، مصدر فعل  .7

معناى لزوم و ثبات و نیز دوستى و کشش نفس به سوى چیزى خواستنى است و 

در اصطلاح، گرایش به سوى  ( و11)همان لزوم و ثبات اخذ شده است  این معنا از

 اوست کمال بخش و سازگار با طبع و وابستگى خاص میان انسان وچیزى لذت

بغض به معناى دشمنى و تنفر از  (.89شود )مینامیده  عشق که اگر شدت یابد

دهنده و  چیزى است که مورد پسند انسان نباشد و در اصطلاح نفرت از چیزى آزار

مخالف با طبع است که اگر فزونى یابد، مَقْت )بیزارى، عداوت( و بَغْضاء )کینه، 

قرآن کریم، پیامبر و پیروان ایشان را چنین وصف  (.11شود )میدشمنى( خوانده 

پیامبر خداست و کسانى که با اویند بر کافران، سختگیر و  (ص) محمّد»مى کند: 

ین آیه بیانگر جایگاه و ترسیم خط و مشى کلى حب ا (.82)« با همدیگر مهربانند.

پرسد که علیه السلام می امام صادق در حدیثى، راوى از .و بغض در اسلام است

الدّینُ )الایمان( إلّا هل»دهد: است؟ امام)ع( پاسخ می ایمان آیا حب و بغض جزء

  (.81؟ )( چیزى جز حب و بغض استایمان) دین آیا« الحب و البغض

شود. حب به خدا و حب، با توجه به متعلَّق آن، به ممدوح و مذموم تقسیم می

کند ممدوح است و دوست داشتن دوستان خدا و آنچه انسان را به خدا نزدیك می

دا یا کاهش آن آنچه مبغوض خداست و چیزى که باعث از بین رفتن محبت خ

 سوره مبارکه آل عمران 98 آیه در ذیل ،. علامه طباطباییشود، مذموم استمی

( در تبیین محبت مذموم، معتقد است مقصود از «ینَ لِلنّاسِ حبُُّ الشَّهَوات...زُ»)

مندى، امرى فطرى است، بلکه حب شهوات، علاقه عادى نیست زیرا اصل علاقه

از امام علی بن ابیطالب )ع(  یدر حدیث (.88دنیاست )مراد دلدادگى و دوستى شدید 

حب الدنیا یعمی و یصم و یبکم و یذل  ارفض الدنیا فان: »ندفرمودکه  می خوانیم

الرقاب؛ دنیاپرستی را ترک کن چرا که حب دنیا چشم را کور و گوش را کر و زبان 

  (.81« )کشاندمی کند و گردنها را به ذلت می  را لال

به چیزی در وجود انسان چیره  علاقه شدید و افراطیطبیعی است که وقتی 

ها غافل می کند، چشم دارد اما گویی  می شود، او را از روشن ترین واقعیت

نابیناست، گوش دارد اما گویی ناشنواست، زبان دارد ولی جز به آنچه به آن دل 

بسته است گردش نمی کند و برای رسیدن به این محبوب خود تن به هر ذلتی 

 .می دهد

در اینجا به برخی از آثار و پیامدهای روانشناختی حب و بغض ایمانی به طور 

 اشاره می کنیم:  مختصر

حب و بغض ایمانى زمینه  :. الگوپردازى و زمینه سازى رشد و تکامل شخصیت9

را براى کسب فضایل و دور شدن از زشتى ها فراهم مى سازد. انسانى که با 

اولیاى خدا دوست و مأنوس است با انرژى محبت، در راه رسیدن به آرمان هاى 

ن شخصیت هاى محبوب، به تدریج از الهى کوشش مى کند و با الگو قرار داد

بدى ها فاصله مى گیرد و به افراد و آرمان هاى مطلوب نزدیك مى شود و صفات 

  (.85شود )و ویژگى هاى پسندیده پیدا مى کند و با خوبان همرنگ مى 

انسان همواره در پى الگوى کمال است تا حسّ کمالجوى خویش را پاسخ 

 د. حب و بغض به عنوان نیرویى اثرگذار درگوید و آرزوهاى خود را تحقق بخش

نظام جاذبه و دافعه درونى انسان، باعث تحوّل فکرى و دگرگونى بینشى و 

 .گرایشى مى گردد

عشق و محبت، سنگین و تنبل را »در این باره مى نویسد:  استاد مطهّرى

چالاک و زرنگ مى کند و حتى از کودن، تیزهوش مى سازد. عشق است که از 

  (.85« )بخشنده و از ناشکیبا و بى طاقت متحمّل و شکیبا پرورش مى دهدبخیل، 

بى گمان، روابط سازنده و سالم انسانى در پرتو  :. ایجاد روابط صمیمى و سازنده2

محبت به وجود مى آید. بدون حب و بغض ایمانى، روابط میان فردى بر مدار هوا 

هم گسسته مى گردد و  و هوس ها شکل مى گیرد. در نتیجه، بسیار زود از

سرانجام، دل آدمى احساس تنهایى و افسردگى مى کند. در این شرایط، هیچ خلق 

و خویى زمینه تعالى پیدا نمى کند و عمل صالحى بارور نمى شود، اما اسلام با 

زدن رنگ الهى به ارتباطات انسانى در جامعه اسلامى، مهرورزى به دیگران را یك 

بدین وسیله، سعى در ایجاد استقرار و توسعه روابط  عبادت به شمار آورده و

صمیمانه بین افراد و گروه ها نموده است تا در پرتو ارتباطات رشد یافته و سالم، 

نیاز به دوست داشتن و دوست داشته شدن در افراد تأمین گردد، رفتارهاى 

انجام، حمایتگرانه رونق بگیرد و پیوندهاى عاطفى میان افراد فراگیر شود تا سر

زمینه رشد و شکوفایى انسان ها فراهم آید واین همان چیزی است که روانشناسان 

  (.88هستند )با تقویت هوش هیجانی در افراد بدنبال ایجاد آن 

انسان اگر به چیزى دل بست و محبت ورزید که زوال پذیر و . بهداشت روانی: 1

ود، ناگزیر همین نابودشدنى است، در این صورت، چون محبوب از بین مى ر

محبت، که منبع انرژى و عامل انس به شمار مى رود، باعث رنج و درد خواهد شد. 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ia

hj
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

14
 ]

 

                             8 / 12

http://wikifeqh.ir/%D8%AA%D8%B1%D8%AF%DB%8C%D8%AF
http://wikifeqh.ir/%D8%AA%D8%B1%D8%AF%DB%8C%D8%AF
http://wikifeqh.ir/%D8%B7%D9%85%DB%8C%D9%86%D8%A7%D9%86_%D9%86%D9%81%D8%B3
http://wikifeqh.ir/%D8%B7%D9%85%DB%8C%D9%86%D8%A7%D9%86_%D9%86%D9%81%D8%B3
http://wikifeqh.ir/%D9%85%D8%B1%D8%AF%D9%85
http://wikifeqh.ir/%D9%85%D8%B1%D8%AF%D9%85
http://wikifeqh.ir/%D8%B5%D8%AD%D8%AA
http://wikifeqh.ir/%D8%B5%D8%AD%D8%AA
http://wikifeqh.ir/%D9%82%D8%B1%D8%A2%D9%86_%DA%A9%D8%B1%DB%8C%D9%85
http://wikifeqh.ir/%D8%AE%D9%88%D8%B4_%D8%A8%D8%A7%D9%88%D8%B1
http://wikifeqh.ir/%D8%AE%D9%88%D8%B4_%D8%A8%D8%A7%D9%88%D8%B1
http://wikifeqh.ir/%D9%86%D9%81%D8%B9
http://wikifeqh.ir/%D9%86%D9%81%D8%B9
http://wikifeqh.ir/%D8%AE%D8%AF%D8%A7
http://wikifeqh.ir/%D8%AE%D8%AF%D8%A7
http://wikifeqh.ir/%D9%85%D8%A4%D9%85%D9%86%D8%A7%D9%86
http://wikifeqh.ir/%D9%85%D8%A4%D9%85%D9%86%D8%A7%D9%86
http://wikifeqh.ir/%D8%AA%D8%B5%D8%AF%DB%8C%D9%82
http://wikifeqh.ir/%D8%AA%D8%B5%D8%AF%DB%8C%D9%82
http://wikifeqh.ir/%D8%B1%D8%AD%D9%85%D8%AA
http://wikifeqh.ir/%D8%B1%D8%AD%D9%85%D8%AA
http://wikifeqh.ir/%D8%B3%D8%AE%D9%86%D8%A7%D9%86_%D9%86%D8%A7%D8%B1%D9%88%D8%A7
http://wikifeqh.ir/%D8%B1%D9%87%D8%A8%D8%B1
http://wikifeqh.ir/%D8%B1%D9%87%D8%A8%D8%B1
http://wikifeqh.ir/%D8%BA%D8%A7%D9%81%D9%84
http://wikifeqh.ir/%D8%BA%D8%A7%D9%81%D9%84
http://wikifeqh.ir/%D8%B9%DB%8C%D9%88%D8%A8
http://wikifeqh.ir/%D8%B9%DB%8C%D9%88%D8%A8
http://fa.wikishia.net/index.php?title=%DA%A9%D9%85%D8%A7%D9%84&action=edit&redlink=1
http://fa.wikishia.net/index.php?title=%DA%A9%D9%85%D8%A7%D9%84&action=edit&redlink=1
http://fa.wikishia.net/index.php?title=%D8%B9%D8%B4%D9%82&action=edit&redlink=1
http://fa.wikishia.net/index.php?title=%D8%B9%D8%B4%D9%82&action=edit&redlink=1
http://fa.wikishia.net/view/%D8%A7%D9%85%D8%A7%D9%85_%D8%B5%D8%A7%D8%AF%D9%82
http://fa.wikishia.net/view/%D8%A7%D9%85%D8%A7%D9%85_%D8%B5%D8%A7%D8%AF%D9%82
http://fa.wikishia.net/view/%D8%A7%DB%8C%D9%85%D8%A7%D9%86
http://fa.wikishia.net/view/%D8%A7%DB%8C%D9%85%D8%A7%D9%86
http://fa.wikishia.net/index.php?title=%D8%AF%DB%8C%D9%86&action=edit&redlink=1
http://fa.wikishia.net/index.php?title=%D8%AF%DB%8C%D9%86&action=edit&redlink=1
http://fa.wikishia.net/view/%D8%A7%DB%8C%D9%85%D8%A7%D9%86
http://fa.wikishia.net/view/%D8%A7%DB%8C%D9%85%D8%A7%D9%86
http://fa.wikishia.net/view/%D8%A2%DB%8C%D9%87
http://fa.wikishia.net/view/%D8%A2%DB%8C%D9%87
http://fa.wikishia.net/view/%D8%B3%D9%88%D8%B1%D9%87_%D8%A2%D9%84_%D8%B9%D9%85%D8%B1%D8%A7%D9%86
http://fa.wikishia.net/view/%D8%B3%D9%88%D8%B1%D9%87_%D8%A2%D9%84_%D8%B9%D9%85%D8%B1%D8%A7%D9%86
https://iahj.ir/article-1-176-en.html


Islam and Health Journal. 2016; 3(1): 47-58 

Investigating the Components of Emotional Intelligence in Religious Teachings/ Zivari Azhar MH 

55 

محبت وقتى آرامش بخش و نشاط آور است که دل در گرو محبوبى ماندگار و 

پایدار قرار یابد. عشق غیرخدا گذشته از اینکه انحراف از اصل حرکت فطرت است، 

بوب موجب تشویش و اضطراب مى گردد. چون فقدان مح ;عامل رنج مى گردد

اما دل بستگى به خدا به عنوان محبوبى مهربان و همیشگى، که همواره و در هر 

 حال، امکان دست رسى به آن وجود دارد، باعث دل گرمى، نشاط و سرزندگى 

 .مى شود

. مدیریت عواطف و تسلط بر احساسات: کسى که داراى حب و بغض ایمانى 8

ها و دشمنى هایش محور و جهت مشخصى دارد ـ و آن است چون دوستى 

عبارت است از: مطابقت آنها با خواست الهى و نه خواست نفسانى ـ از این رو، بر 

احساسات و عواطف خویش تسلط دارد. بدین روى، در ارتباط با دوستان، اگرچه 

 امر خلافى مشاهده نماید ملاحظات دوستى و عاطفى مانع او نمى شود که خطاى

« نهى از منکر»و « امر به معروف»دوستش را تذکر دهد و به عنوان وظیفه الهى 

نماید. همچنین در اجراى حدود، نسبت به خلاف کاران سستى به خرج نمى دهد 

 «ولََا تَأْخُذکُْم بِهِمَا رَأْفةٌَ فِی دِینِ اللَّهِ » و قاطعیت دارد. قرآن کریم می فرماید: 

نى که مستحق حد شده اند، نباید در دین خدا، دچار رأفت سبت به گناه کاران ;(88)

 شوید؛ هر چند اسلام دین رأفت و رحمت است.

 
 گیرینتیجه بحث و

گیرند. حضور مستقیم و ها بخش اعظمی از زندگی را در بر میهیجان

اعتنایی توان در استدلال و عقلانیت مشاهده کرد. بیها را میغیرمستقیم هیجان

های گزافی تواند هزینهمدیریت آنها و مسامحه در بیان آنها می، عدم هابه هیجان

دهند که فقدان های نوین نشان میرا برای انسان درپی داشته باشد. پژوهش

کند و های فردی و اجتماعی ایجاد تواند آثار مخربی را در زمینههوش هیجانی می

زرگ خواهد بود. آموزش های بساز موفقیتبرعکس، تحصیل و تقویت آن، زمینه

های تواند بستر مناسبی برای اعتلای فردی و اجتماعی در حوزههوش هیجانی می

 .مختلف و متنوع فرهنگ فراهم آورد

یعنی توانایی تشخیص و مدیریت هیجانات و احساسات خود  یهوش هیجان

 :شامل موارد زیر است که معمولاً و دیگران

هیجانات و احساسات خود و دیگران آگاهی هیجانی که توانایی شناخت –

 است

توانایی کنترل هیجانات و احساسات و استفاده از آنها برای موقعیت های –

 مختلف

 .توانایی مدیریت احساست خود، مثل توانایی آرام شدن حین ناراحتی–

قرن  98که مؤلفه های هوش هیجانی در  دادیافته های مطالعه حاضر نشان 

وجود داشته و در واقع اسلام با ارائه راهکارهایی دقیق  پیش در آموزه های دینی

 سعی بر تربیت مؤمنانی با هوش هیجانی بالا نموده است. 

افراد با هوش هیجانی بالا دارای خصوصیاتی همچون خود آگاهی، دلسوز 

بودن، دارای قدرت خود انگیزشی، داشتن روحیه همکاری با دیگران، اهل تعامل و 

یر، قدرتمندی در کنترل هیجاناتی مانند خشم و ... هستند و سازش، مسئولیت پذ

اسلام با ارائه راهبردهای تربیتی و اخلاقی نظیر خودشناسی، متواضع بودن، 

شجاعت، کظم غیظ، داشتن آرامش و طمأنینه، حسن معاشرت با دیگران، شرح 

 .صدر، افراط و تفریط نکردن در حب و بغض و ... سعی در تحقق این مهم دارد

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ia

hj
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

14
 ]

 

                             9 / 12

https://iahj.ir/article-1-176-en.html


 74-95، صفحه: 59نشريه اسلام و سلامت، دوره سوم، شماره اول، بهار 

 محمد حسین زيوری اظهر /های دينیهای هوش هیجانی در آموزهبررسی مؤلفه

58 

References 
1.  Santrock J. Santrock Psychology Field. Translated by Firozbakht M. Tehran: Rasa Publisher; 2004.  

2. Goleman D .Emotional Intelligence. Translated by Parsa N. Tehran: Roshd Publisher; 2004. 

3. Armstrong T. Kinds of Smart: Identifying and Developing your Multiple. McGraw-Hill, International; 1999. 

4. Obori M, Rahmani M. Organizational Intelligence and Spirituality. Sari: Shaflin Publisher; 2014. [In Persian] 

5. Marnat G. Psychosensory Guide. Translated by Pasha Sharifi H. Tehran: Roshd Publisher; 1994.  

6. Pasha Sharifi H. Psychology of Intelligence and Measurement. Tehran: Payam-e-Noor University Publisher; 1994. 

[In Persian] 

7. Pashaei M. Child’s Growth and Personality. Tehran: Tehran Markaz; 2005. [In Persian] 

8. Ebrahimi A, Amedi A. Identify and Foster Multiple Children’s Intelligence. Esfahan: Neveshte publisher; 2015.  

[In Persian] 

9. Gardner H. Intelligence Reframed. Multiple Intelligences for the 21st Century. New York: Basic Books Publisher; 

1999. 

10. B Lin A. Emotional Intelligence at Work. Translated by Alighanbari B, Abadi H, Alavi M, Garmabi A. Mashhad: 

Beh Nashr Publisher; 2010. 

11. Lam LT, Kirby SL. Is Emotional Intelligence an Advantage?. An Exploration of the Impact of Emotional and 

General Intelligence on Individual Performance. The Journal of Social Psychology 2002: 143(1); 133-43.  

12. Dehkhoda A. Dictionary. Tehran: Ministry of Islamic Guidance Publisher; 1982. 21: (846). [In Persian]  

13. Mesbah Yazdi M. Self-Knowledge for Self-Development. Dar Rah-e Hagh Institute; 2003. [In Persian] 

14. Khansari J. Ghorar-ah-Hekam & Dor-al-Hekam Interpretation. Tehran: Tehran University; 2001. [In Persian] 

15. Naraghi A. Meraj-al-Saadeh. Ghom: Hejrat publisher; 1998. [In Persian] 

16. Holy Quran; Surah Shoara, Verse 215.  

17. Dehkhoda A. Dictionary. Tehran: Ministry of Islamic Guidance Publisher; 1982. 21: (575). [In Persian]  

18. Gharshi A. Quran Ghamos. Tehran: Dar-al-Ketab-e-Eslamieh Publisher; 1992. [In Persian] 

19. Holy Quran; Surah Forghan, Verse 63. 

20. Feiz Kashani M. Alhaghayegh. Translated by Kashani M. Tehran: Motahari High School Publisher; 2008. 

21. Naraghi M. Jame-al-Saadat Translated by Mojtabavi J. Tehran: Hekmat Publisher; 2001. 

22. Feiz Kashani M. Al-Mahjate Al-Baiza fi Tahzib-al-Ehya. Mashhad: Islamic Research Iinstitute of Razavi Ghods 

Astan; 1993. [In Persian] 

23. Shabr A. Al-Akhlagh. Translated by Jabaran M. Gghom: Hejrat Publisher; 1999. 

24. Ibn Makki M. Al-Dareh Al-Bahereh Men Al-Asdaf Al-Tahereh. Ghom: Zaer publisher; 2000.  

25. Holy Quran; Surah Baghareh, Verse 195.  

26. Naraghi M. Jame-al-Saadat. Tehran: Hekmat Publisher; 2002. 

27. Sadogh M. Alkhesal. Teachers Community. Tehran: Armaghane Toba Publisher; 1983. [In Persian] 

28. Barghi A. Al-Mahasen. Ghom: Dar Alhadis Publisher; 1992. [In Persian] 

29. Agha Yosefi A. Public Psychology, Tehran: Payam-e-Noor Publisher; 2007. [In Persian] 

30. Ragheb Esfahani H. Mofradat. Translated by Khosravi Gh. Tehran: Mortazavi Publisher; 1993.  

31. Nasr-e-Esfahani M. Religious Ethics in Shiaa’s Thought. Qom: Nahavandi Publisher; 1999. [In Persian] 

32. Naraghi M. Jame-al-Saadat. Translated by Mojtabavi J. Tehran: Hekmat Publisher; 1993. 

33. Holy Quran; Surah Al-e-Omran, Verse 134. 

34. Makarem Shirazi N. Sample Interpretation. Tehran: Daar al- Ketab-e Eslamieh Publisher; 2007. [In Persian] 

35. Makarem Shirazi N. Jame Al-Ahadith. Ghom: Ali Ibn- Abitaleb school Publisher; 1998. [In Persian] 

36. Feiz Kashani M. Realities. Translated by Sadeghi H. Ghom: Ayat Eshragh Publisher; 2013. [In Persian] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ia

hj
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

14
 ]

 

                            10 / 12

https://iahj.ir/article-1-176-en.html


Islam and Health Journal. 2016; 3(1): 47-58 

Investigating the Components of Emotional Intelligence in Religious Teachings/ Zivari Azhar MH 

58 

37. Rey Shahri M. Mizan al-Hekmah. Tehran: Daar al-Hadith publisher; 2005. [In Persian] 

38. Shakibapoor E. International Psychiatric Encyclopedia, Psychology and Psychoanalysis. Tehran: Foroghi 

Publisher; 1990. [In Persian] 

39. Marshal J. Motivation and Excitement. Translated by Seyed Mohammadi Y. Tehran: Ravan Publisher; 2017. 

40. Karimi Y. Social Psychology. Tehran: Arasbaran Publisher; 2009. [In Persian] 

41. Dehkhoda A. Dictionary. Tehran: Tehran University Publisher; 1998. [In Persian] 

42. Holy Quran; Surah Yones, Verse 67. 

43. Holy Quran; Surah Naba, Verse 90. 

44. Holy Quran; Surah Araf, Verse 189.  

45. Holy Quran, Surah Nahl, Verse 80. 

46. Majlesi M. Bahar- al-Anvar. Qom: Daar al-Ketab Eslamieh Publisher; 1995. [In Persian] 

47. Holy Quran; Surah Omran, Verse 159. 

48. Holy Quran; Surah Ghalam, Verse 4. 

49. Mohadessi J. Student and Socializing. Ghom: Boostan Ketab publisher; 2009. [In Persian] 

50. Holy Quran; Surah Ahzab, Verse 21. 

51. Holy Quran; Surah Jomee, Verse 2. 

52. Ibn Manzor M. Lesan al-Arab. Tehran: Ahl al-Beit Publisher; 1998. [Arabic] 

53. Holy Quran; Surah Taha, Verse 25. 

54. Holy Quran; Surah Ensherah. Verse 1. 

55. Holy Quran; Surah Anaam. Verse 125. 

56. Akhondi M. Management Ethics. Qom: Ghadir Kosar Publisher; 2003. [In Persian] 

57. Holy Quran; Surah Hejr, Verse 97. 

58. Holy Quran; Surah Hejr, Verse 98. 

59. Naseri J. Statements- Akhlaghi. www.Ziaossalehin.ir. 

60. Holy Quran; Surah Toobeh, Verse 61. 

61. Ghazali M. the Revival of Science of al-Din. Translated by Kharazmi M. Tehran: Scientific and Cultural Publisher. 

2013. [In Persian] 

62. Holy Qura; Surah Fath, Verse 29. 

63. Kolini M. Al- Kafi. Tehran: Office of Islamic Science and Historical Studies Publisher; 1994. [In Persian] 

64. Tabatabaei M. Almizan. Translated by Mosavi M. Ghom: Eslami Publisher; 2008. 

65. Motahari M. Attraction and Repulsion of Ali. Tehran: Sadra Publisher; 2002. [In Persian] 

66. Azarbayejani M. Social Psychology with Attitude to Islamic Resources. Tehran: Samt publisher; 2003. [In Persian] 

67. Holy Quran; Surah Noor, Verse 3. 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ia

hj
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

14
 ]

 

                            11 / 12

https://iahj.ir/article-1-176-en.html


 

57 

Babol Univ Med Sci                                                              Original Article 

Islam and Health Journal/ 2016; 3(1): 47-58 

 

 
Investigating the Components of Emotional Intelligence  

in Religious Teachings 

 
 

Received: 5 June 2018                   Accepted: 17 Aug. 2019 

Abstract 

Introduction: Emotional intelligence EI is one of the important topics on which 

today's human beings have focused, but Islam has seen human life in different 

dimensions many centuries ago. Islam by providing precise solutions such as self-

awareness, self-improvement and self-purification invites believers to control behaviors 

to attain worldly and heavenly bliss. This control of internal and external behaviors is 

the management of EI. The aim of this study was to investigate the EI status in 

religious teachings with a scientific and religious approach. 

Methods: The present study attempted to investigate the concept and components of EI 

in religious and psychological teachings by relying on authentic religious texts such as 

the Quran as well as authentic narrative and psychology books. 

Findings: The interpretation of psychology and Islam is not completely identical in 

explaining the EI. Psychologists have used concepts for explaining which are applied 

as certain terms in religious teachings. Another point is that in Islam, besides worldly 

works and improvement of life resulting from the EI reinforcement and behavior 

management, there is also a special emphasis on the Hereafter works, which itself is a 

reason for being comprehensive view of religion. 

Conclusion: A careful examination of EI in psychology and Islamic teachings has 

revealed that Islam manages the emotions by presenting precise solutions and considers 

the Hereafter works in addition to worldly works. 

Keywords: Components, Emotional Intelligence, Islam 

 

Zivari Azhar MH (PhD student)1* 

 

1. Babol Branch, Islamic Azad 

University, Babol, Iran. 

 

 
*Corresponding Author: 

Zivari Azhar MH 

Babol Branch, Islamic Azad 

University, Babol, Iran. 

 

Tel:  +98 11 32194661 

Fax: +98 11 32194661 

Email: hoseinzivari72@gmail.com 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 ia

hj
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

14
 ]

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            12 / 12

http://iahj.ir/admin_emailer.php?mod=send_form&sid=1&slc_lang=fa&em=hoseinzivari72-ATSIGN--GMMAAIL-.com&a_ordnum=176
https://iahj.ir/article-1-176-en.html
http://www.tcpdf.org

